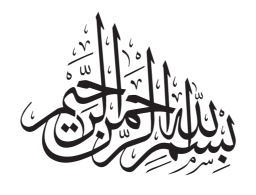
تحقيق البيان في رد شبهات عن الصحابي معاوية بن أبي سفيان

#### موقع رابطة الإفتاء والتصوف www.aleftaa\_altasawoof.ovg

البريد الإلكتروني للرابطة alrabitaa98@yahoo.com من إصدارات رابطة الإفتاء والتصوف (السادس) -في العراق-

تحقيق البيان في رد شبهات عن الصحابي معاوية بن أبي سفيان

> تأليــف قاسم بن نعيم الحنفي



#### المقدِّمة

الحمدُ لله الذي اختار لنبيه المختار أصحاباً أبراراً، فجعل منهم مُهاجرين وأنصاراً، وأحباباً وأصهاراً، والصلاة والسلام على أكمل الخلائق أجمعين سيدنا محمد الذي دعا إلى الحقّ بالحقّ جهاراً وإسراراً، وعلى آله الأطهار وصحبه الأخيار ما بقي حبُّ الصحابة ليلاً ونهاراً.

أما بعدُ: فأني العبد الفقير الى الله وحده قاسم بن نعيم الحنفي غفر الله ذنبه الجليّ والخفيّ لمّا تحقق عندي أنَّ أعظمَ سعادة للعبد السالك الى الله خدمة هذا الدين المتين، والمنافحة عن شريعة سيد المرسلين، وردُّ المبتدعين، ونقضُ حُججهم، وتبيانُ انحرافهم، وإبطالُ شُبههم، وقد وقع بين يديّ قبل الطبعة الأُولى كتابٌ يُطعَنُ فيه بالصحابي الجليل معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنها بأخبار موضوعة، وحكايات مصنوعة، ثم قرعَ سمعي قبل فترة قريبة كلامٌ بذيءٌ صادرٌ من ذي هوى وعصبية، وقد تطاول فيه على هذا الصحابي الجليل من غير دليل سليم وحجة ظاهرة، رأيتُ أن أقوم بتحرير رسالتي المختصرة المُسمّاة «بتحقيق البيان في ردِّ شبهات عن معاوية فن أبي سفيان» وتهذيبها لردِّ كل مُستأجَر مُتطاول على مقام الصُّحبة وعدالتهم، وردِّ شُبهات طالتُ خالَ المؤمنين الصحابي معاوية رضي الله عنه الذي هو الأصل الأصيل في كتابة هذه الرسالة.

وقد أوضحتُ فيها حقائقَ كثيرةً سالكاً فيها طريق الإختصار والوضوح؛ ليسهلَ تناولُها وفهمُها، ونقضتُ شبهات واهية نسبها المغرضون الى هذا الصحابي أولاً ثُمَّ الى سائر صحابة رسول الله على ثانياً، وبينتُ الطريقة السليمة في تناول كُتب التأريخ والإعتهاد على مَروياتها مُعتمداً على ما حقّقه المحدِّثون

تحقيق البيان



## -الموقف الأول-في قاعدة تأريخيّة مهمّة

إعلم أيُّها المُمتلئ حُبًّا لصحابة رسول الله عليه أنك إذا لم تعرف معنى الصَّحبة، ومتى يكونُ الصحابيُّ صحابياً فإنك ستقعُ في وَرطة عدم التَّمييز، فتُثبتُ صحبةَ مَنْ لم يكن صحابياً، وتنفي مَنْ ثبتتْ صُحبتُهُ، فخيرُ طريق يَسلكُهُ المسلمُ في معرفة الصحبة و ثبوتها لَمنْ رأى رسولَ الله عَيْكِيُّ مُؤمناً به حتَّى مانت على ذلك ما كتبهُ الأئمةُ الحُفَّاظُ من تصانيفَ في تراجم الصحابة كأسْد الغابة والإستيعاب والإصابة وهي أنفعُ وأوسعُ ما كُتبَ، وليس هناك شرفٌ أرفعُ من الصُّحبة، فهي مرتبةٌ جليلةٌ بعد مرتبة النُّبوة تَثبتُ لَمنْ صَحبَ النَّبيَّ المُرسَلِ مُؤمناً بِه، ولابدَّ لكلِّ باحث أن يعلمَ أنَّ صحةَ الأُخبار، وعدمَها إنَّما هو بأعتبار صحة السَّند وعدمه، وهذا أمرٌ متَّفقٌ عليه بين النُقّاد، فلا ينبغي أخذُ مرويات كُتُب التَّأريخ مطلقاً إلا إذا كان سندُها مقبولاً عندَ أئمة الحديث الذين عَنُوا برجال السَّند جَرْحاً وتعديلاً، والمُتفحُّص حينها ينظرُ في تأريخ الطبريِّ وغيره من كتب التأريخ يجدُ أَنَّ هناك أُخباراً يُنقَلُ فيها أحداثُ فتن يُجرَحُ فيها بعضُ الصَّحابة، وأخبارٌ تحكي المحبةَ والمودَّةَ فيها بينهم، وعندما يقفُ الباحثُ أمامَ سندِ أحداثِ الفتن يجدُ النَّقَلَةَ من مشاهير الكذَّابينَ في السند، وهؤ لاءِ معروفونَ في إستغلال أحداث الفتن والمعارك؛ لتشويه العلاقة العَطرة بين الصحابة وآل البيت رضي الله عنهم، وتزوير حقائق مُجريات الوقائع، وتضليل الأَمة لتنحرفَ عمَّا أَمرتْ به من تعظيم وحبِّ صحابة رسول الله عَيْكَة ، وهذا الإستغلالُ الحاقدُ والتَّشوية المقصودُ أُريدَ منه إنشاءُ جيل مُتحامل على الجيل الأول الطَّاهر؛ ليضربَ عقيدةَ الأمة وتشريعَها من خلال المرويَّأت المكذُّوبة، وينالَ من عرض أُمهات المؤمنين وصحابة

خاتم النَّبيين عَيْكَ بدعوى الحُبِّب والولاء لهذا أو ذاك، فلابدَّ أَن يعلمَ كلُّ مسلم أَنَّ أخبارَ التأريخ لا يصحُّ أخذُها على عواهنِها لدوافعَ عاطفية أو مذهبية، بل لابدَّ أن يضعَها أمام فنِّ علم الجَرْح والتَّعديل؛ ليعلمَ ماذا قال أئمةُ هذا الفنِّ الذين تفرَّغُوا لنقد الأسانيد وفحصها وتمييز المقبول منها وغير المقبول، فإذا وجدَ رجالَ الخبر ثقات فالخبرُ مقبولٌ، وإلا فلا بُدَّ من التَّوقف وعدم الأخذ إذا كان فيه راو وضَّاعٌ أو متهمُّ بالكذب أو غيرُ ذلك، سيَّما في أخبار الفتن التي جرتْ بين الصحابة رضي الله عنهم، وأستمع إلى الإمام الحافظ الفقيه تاج الدين السُّبكيِّ وهو ينقُل قاعدةً في المؤرخين تُعتَبرُ الركيزةَ المهمَّةَ في القراءة الصَّحيحة لكتب التأريخ، قال الإمامُ الحافظُ السُّيوطيُّ في نظم العقيان في أعيان الأعيان(١): قال القاضي تاج الدين السبكيُّ في الطبقات الكبرى: قاعدةٌ في المؤرِّخين نافعةٌ جداً، فإنَّ أهل التاريخ ربم وضعوا من أناس، ورفعوا أناساً بالتعصب، أو الجهل، أولُجرَّد إعتمادٍ على نقل مَنْ لا يُوثَقُ به، أوغير ذلك من الأسباب، والجهلُ في المؤرِّخين أَكثرُ منه في أهل الجرح والتعديل، وكذلك التَّعصب، فالرأيُ عندنا أن لا يُقبَلَ مدحٌ، ولا ذمٌّ من المؤرِّخين إلا بما إشترطهُ الشيخُ الإمامُ الوالدُ(٢) حيثُ قال ونقلتُهُ من خطَّه في مجاميعه : يُشترَطُ في المؤرِّخ الصدقُ، وإذا نقلَ أن يَعتمدَ اللفظَ دون المعني، وأن لا يكونَ ذلك الذي نقلهُ أَخذهُ في المذاكرة وكتبهُ بعد ذلك، وأن يُسمِّى المنقولَ عنه، فهذه شُر وطٌ أربعةٌ فيها يَنقلُهُ، ويُشترَطُ فيه أيضاً لما يُتَرجُّهُ من عندِ نفسهِ ولِمَا عساهُ يُطوّل في التَّراجم من المنقول ويُقصرُ : أَن يكونَ عارفاً بحال صاحب الترجمة علماً وديناً وغيرهما من الصفات، وهذا عزيزٌ جداً، وأن يكونَ حَسَنَ العبارة عارفاً بمدلولات الألفاظ، وأن يكونَ حَسَن التَّصوُّر حتى يَتَّصورَ في حال ترجمته جميعَ حال ذلك الشَّخص، ويُعبِّرَ عنه بعبارة لا تزيدُ عليه ولا تَنقصُ عنه،

(۱) ص۸.

 <sup>(</sup>٢) هو تقيُّ الدين عليٌّ بنُ عبد الكافي السُّبكي الإمامُ الحافظُ المجتهدُ شيخُ الإسلام .

وأن لا يغلبُ الهوى فيُخيِّلَ إليه هواهُ الإطنابَ في مدحِ مَنْ يُحبُّهُ، والتَّقصيرَ في غيره، بل إما أن يكونَ مُجرَّداً عن الهوى وهو عزيزٌ، وإما أن يكونَ عنده من العَدل ما يَقهرُ به هواهُ، ويَسلكُ طريقَ الإنصاف، فهذه أربعةُ شُروط أُخرى، ولك أن تجعلَها خمسة، لأنَّ حُسنَ تصوِّرهِ وعلمهِ قد لا يحصّلُ الإستحضار حين التَّصنيف فيجعلُ حصولَ التصور زائداً على حُسنِ التصور والعلم، فهي تسعةُ شروط في المؤرِّخ، وأصعبُها الإطلاعُ على حال الشخص في العلم فإنه يحتاجُ إلى المشاركة في علمه والقربِ منه الإطلاعُ على مرتبتهُ .إنتهى.

وذكرَ أَنَّ كتابتَهُ لهذه الشروط كانت بعد أن وقفَ على كلام إبن مَعين في الشافعي، وقول أحمد بن حنبل أنه لا يعرف الشافعي، ولا يعرف ما يقول، قال ولده : وما أحسن قولَه ، فإنه أشار به إلى فائدة جليلة يغفل عنها كثيرون، ويَحترزُ منها المُوفَقون، وهي تطويلُ التراجم وتقصيرُها، فرُبَّ مُحتاط لنفسه لا يذكرُ إلا ما وجده منقولاً، ثم يأي إلى مَن يُبغضُهُ فينقلُ جميعَ ما ذُكر من مذامه، ويحذف كثيراً ممّا ينقلُ من ممادحه، ويجيءُ إلى من يُحبُّهُ فيعكسُ فيه، ويظنُّ المسكينُ أنه لم يأت بذنب، وأنه ليس يجبُ عليه تطويلُ ترجمته أحدٌ، ولا إستيفاءُ ما ذُكر من ممادحه، ولا يظنُّ المُغترُّ أنَّ تقصيره لترجمته بهذه النية إستزراء به، وخيانة لله ولرسوله وللمؤمنين في تأديةِ ما قيل في حقّهِ من مدح وذمٌ، فهو كمَن يُذكرُ بين يديه بعضُ النَّاس فيقول : دعونا منه، أو: الله يُصلحُ حاله ، فيظنُ أنه لم يغتَبُه ، وما يظنُّ أنَّ ذلك من أقبح الغيبة . إنتهى .

وجذاً يتّضحُ لك أيّما القاريءُ الكريمُ سببُ إهمالِ بعض الدُّعاة أو الباحثين هذه القواعدَ المذكورة حينها يَتناولُ سيرة بعض الصحابة كمعاوية بن أبي سفيان وعمرو بن العاص رضي الله عنهم، وأكثرُ النَّاس لا يعرفون الطُّرقَ العلمية الصحيحة التي يتعرَّفون منها على ما يصحُّ من الأخبار، وما لا يصحُّ منها، ولا يميِّزون بين الباحث عن الحقيقة الملتزم بقواعدِ البحث عند العلماء وبين الباحث عن الفتن المُثيرةِ للشكوك في قلوب العامّة لينالَ مطامحَ دنيويةً فاسدةً.

#### -الموقف الثاني-في بيان الصُّحبة وعدالة الصَّحابة

يدًّعي البعضُ أَنَّ هناك تعريفين للصُّحبة الأولُ لغويُّ : وهو المعنى الإصطلاحيُّ خاصٌ لا المشهورُ بينَ أثمتنا أهل السُّنة والجاعة وسيأتي بيانُهُ، والثاني إصطلاحيٌّ خاصٌ لا يشملُ إلا المُهاجرين والأنصارَ وأصحابَ بيعة الرِّضوان كما يزعمُ، ويريدُ مِنْ هذا إخراجَ معاويةَ من الصحبة بمعناها المعروف، وإدخالهُ في الصحبة بالمعنى اللغوي، وهو المعنى الإصطلاحيُّ المشهورُ عند أئمة أهل السنة والجماعة، ثُمَّم إدَّعي الإجماعَ على المعنى الثاني الذي يخصُّ الصحبة في المهاجرين والأنصارِ وأصحابِ البيعة، ولم نجدْ هذا الإجماعَ الذي يخصُّ الصحبة في المذكورين دون مَنْ عداهم مَّن أتى بعدهم من صحابة رسولِ الله على المعنى أخبار المؤرِّخين التي لم يصحَّ سندُها عند أئمة الأثر، ولم يصحَّ متنُها عند علماء النظر من علماء الكلام والتَّوحيد؛ إذ الأمةُ مُجمعةٌ على عدالةِ الصحابة بصريح الكتاب والسنة، لكنَّ هذا المُتعالمَ يَقفزُ فوقَ هذه الحقائقِ، ويدَّعي الإجماعَ على ما يُزوِّرُهُ، ويخدعُ به العامَّة من هذه الأُمة.

وإستمعْ إلى ما قالهُ الأئمةُ الحفّاظُ في معنى الصحبة والعدالة، قال شيخُ الإسلام الحافظُ إبنُ حَجَرِ العسقلانيُّ في الإصابة في تمييزِ الصحابة (١): وأصحُّ ما وقفتُ عليه من ذلك: أَنَّ الصحابيَّ من لَقِيَ النَّبيَّ عَيْلِهُ مؤمناً به وماتَ على الإسلام، فيدخلُ فيمن لقيه: مَنْ طالتْ مُجالستُهُ له أو قَصُرَتْ، ومَنْ روى عنه، أو لم يرو، ومَنْ غزا معه أو لم يغزُ، ومَنْ رآه رؤيةً ولو لم يُجالسهُ، ومَنْ لم يَرَهُ لعارض كالعمى، ويَخرِجُ بقيد الأيهان:

<sup>(</sup>۱) ج ۱ ص۷.

مَنْ لقيهُ كافراً ولو أسلم بعد ذلك إذا لم يجتمعْ به مرةً أخرى، وقولُنا به يُخرِجُ من لقيه مؤمناً بغيره كمن لقيه من مؤمني أهل الكتاب قبل البعثة، ويدخلُ في قولنا مؤمناً به: كلُّ مُكلَّف من الجنِّ والإنس، فحينئذ تعيَّنَ ذكرُ مَنْ حُفِظَ ذكرُهُ من الجنِّ الذين آمنوا به بالشَّر ط المذكور، وخرجَ بقولنا ومات على الإسلام: مَنْ لقيه مؤمنا به ثم إرتدَّ و مات على ردَّته و العيادُ بالله، ويدخلُ فيه: مَنْ أرتدَّ وعاد إلى الإسلام قبل أن يموت سواءٌ إجتمعَ به عَلَيْ مرةً أُخرى أم لا، وهذا هو الصَّحيحُ المُعتمدُ، وهذا التعريفُ مبنيُّ على الأصحِّ المُختار عند المحققين كالبخاريِّ وشيخهِ أحمدَ بن حنبل أهـ

أقولُ: هذا التعريفُ هو الذي ذكرهُ البخاريُّ، وهو الرَّاجَحُ كمَّا قالهُ الحافظُ نفسُهُ في فتح الباري (١١)، وهو قولُ أحمدَ و الجمهور من المحدِّثين.

فتبيَّنَ أن معاوية بن أبي سفيان صحابيٌ بأتّفاق أهل السنة والجماعة؛ لأنه لقي رسولَ الله عَلَيَ مؤمناً به ومات على الإسلام، وهذا هو المعنى الإصطلاحيُّ المعروف، وليس معنىً لغوياً كما زعمَ بعضُ الأدعياء.

وأَمَّا عدالةُ صحابة رسول الله ﷺ ذكوراً كانوا أو إناثاً، صغاراً أو كباراً، مُتقدَّمَ الإسلام منهم أو مُتأخراً فمتَّفقٌ عليه عند أهل الحق أهل السنة والجماعة .

قال الحافظُ إبنُ حجر في الأصابة (٢): إتفقَ أهلُ السُّنة على أَنَّ الجميعَ عدولٌ، ولم يُخالف في ذلك إلا شُذوذٌ من المُبتدعة .

وقد ذكرَ الخطيبُ في الكفاية فصلاً نفيساً في ذلك فقال : عدالةُ الصحابة ثابتةٌ معلومةٌ بتعديل الله لهم وإخباره عن طهارتهم واختياره لهم، فمن ذلك قولُهُ تعالى ﴿ كُنتُم خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ (٣) وقولهُ ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ

<sup>(</sup>١) ج٧ ص ٢ دار المعرفة بيروت لبنان .

<sup>(</sup>۲) ج ۱ ص ۹ .

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١١٠.

أُمّنَةً وَسَطًا ﴾ (() وقوله ﴿ وَالسّبِقُونَ الْأُوّلُونَ مِنَ الْمُهُجِرِينَ وَالْأَنصَارِ وَالَّذِينَ الْتَبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (() وقوله ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّيِّ حَسَبُكَ اللّهُ وَمِن التَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (() وقوله ﴿ لِلْفُقَرَّةِ الْمُهُجِرِينَ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَلَا الله وَلَهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلَى اللّهُ وَلَهُ وَرَسُولُهُ وَاللّهُ وَلَا مِن الخلق عَلَى الله وَلَا عَلَيهُم وَاللّهُ وَلِمُ الله وَلَا عَلَيهُم وَاللّهُ وَلِمُ الله وَلَا الله وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَا مَا اللّهُ وَللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلَا مَا اللّهُ وَلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا مَن اللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا مَنْ اللّهُ وَاللّهُ وَل

وقال الإمامُ الحافظُ شيخُ الإسلام محي الدين النَّوويُّ رحمه الله تعالى في شرح صحيح مسلم: فأن الصحابة رضي الله عنهم كلَّهم من صفوة الناس وساداتِ الأمة وأفضلِ مَنْ بعدهم، وكلُّهم عدولٌ قُدوةٌ (٢). وقال الأمامُ إبنُ عبد البَر: ولا أعدلَ ممّن إرتضاهم الله لصحبة نبيّهِ عليه الصَّلاة و السلام (٧).

(١) البقرة: ١٤٣ .

<sup>(</sup>٢) التوبة: ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) الحشر: ٨.

<sup>(</sup>٥) الحشر: ١٠.

<sup>(</sup>٦) ج٤ ص١٩٤.

<sup>(</sup>٧) الاستيعاب ج١ ص٣.

ويقولُ الأمام القرطبيُّ في تفسيره: إنَّ الصحابة اشتركوا في الصحبة، ثم تباينوا في الفضائل بها منحهم اللهُ من المواهب والوسائل، فهم متفاضلون بتلك مع أنَّ الكلَّ شملتْهم الصحبةُ والعدالةُ والثناءُ عليها. أهـ

وقد قدّر بعضُ السلف الصالح الخُطورة التي تُصيبُ هذا الدينَ بالنّيل من الصحابة فقال أحدُهم: مَنْ نقصَ واحداً من الصحابة، أو طعنَ عليه في روايته فقد ردّ على ربّ العالمين، وأبطلَ شرائعَ المسلمين؛ لذلك يجبُ على كل مُسلم أن يُعَمّر قلبهُ بحبّ الأصحاب؛ إذ الطعنُ فيهم أو في أحدهم طعنٌ في صاحب الرسالة عليه الله تعالى اختاره واختار له أصحابه عليه في فأذا لم نكن نحن نُوقّرهم ونُنصفُهم فَمَنْ غيرُنا يفعلُ ذلك !؟

وحذار أن نفهمَ أنَّ العدالةَ عصمةٌ، وصاحبَها معصومٌ، فإنَّ هذا الفَهْمَ مرفوضٌ عند أهل السنة والجهاعة، إذ لا عصمةَ الاللنَّبي المُرسل، وما عداه يُخطئُ ويُصيبُ، فإن قُلتَ: ماذا تقولُ في الأخطاء التي صدرتْ منهم كقتال بعضهم سيدنا علياً رضي الله عنه، وقد اتفقت كلمة أهل السنة أنَّه مُصيبٌ، وغيرَهُ مُخطئُ .

قلتُ: صدورُ بعض الاخطاء منهم لا يُنافي عدالتَهم الثابتة لهم بتعديل الله ورسوله لهم؛ إذ صدورُ الاخطاء إنها كانت عن إجتهاد محيض، لا عن هوى وطلب دنيا ورئاسة، والمجتهدُ اذا أخطأ فله أجرٌ، وإذا أصاب فله أجرانِ، فسيّدُنا عليٌّ رضي الله عنه أصاب، وبعضُهم في قتاله له أخطأ، وكلُّ منهما مأجورٌ.

قال الإمامُ الحافظُ النوويُّ في شرح مسلم: إتَّفقَ أهلُ الحقِّ ومَنْ يُعتدُّ به في الإجماع على قَبول شهاداتِهم، ورواياتهم، وكمالِ عدالتِهم، وأَنَّهم معذورون فيما صدرَ منهم، وما صدرَ منهم إلا عن إجتهادٍ ، ويُعلَمُ من ذلك حكمُ مَنْ لم يُدرك الفتنة كما لا يخفى (١). أهـ

<sup>. 109 - 101 / 10(1)</sup> 

وقال المُحقِّقُ الآلوسيُّ في الأجوبة العراقية (١): إنهم لم ينتقلوا من هذه الدار إلى دار القرار إلا وهم طاهرون مُطهَّرون تائبونَ آيبونَ ببركة صحبتهم للنبيِّ على ونصرتهم إيَّاه وبذل أنفسهم وأموالهم في صحبته وتعظيمهم له أشد التعظيم سراً وعلانيةً كما يدلُّ على ذلك الكتابُ ويشهدُ له الآثار. أهـ

وحسبُ كلِّ مسلم يَعرفُ حقَّ رسول الله عَلَيْ من الطاعة أن يكفَّ عن التَّعرض بأيَّة إساءة أو تجريح تصريعاً أو تلميحاً لأيِّ صحابيِّ، فقد قال عَلِيْ (الله الله في أصحابي لا تَتَخذُوهُم غَرَضاً فمَنْ أحبَّهم فبحبِّي أحبَّهم ومَنْ أبغضَهم فببُغضي أبغضهم ومن آذاهم فقد آذاني ومن آذاني فقد آذى الله ومن آذى الله يُوشِكُ أن يأخذه (۱)».

وقالَ عَلَيْ: «إذا ذُكِرَ أصحابي فأمسكوا(٣) » أي أمسكُوا عن ذكرهم بسوء، وكيف يصحُّ النَّيلُ من قومٍ قام الإسلام على أكتافِهم وبتوفيق الله لهم إنتشرت الدعوة الإسلامية أيَّما إنتشار.

وقال أبو محمد بنُ حزم: الصَّحابةُ كلُّهم من أهل الجنَّة قطعاً قال الله تعالى ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُمُ مَّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَنلَلَ أَوْلَيَكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَنتُلُواْ وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسُنَىٰ ﴾ (١٠).

وقال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيْكَ سَبَقَتَ لَهُم مِنَّا ٱلْحُسْنَى أُولَا إِنَّ مُبْعَدُونَ ﴾ (٥)، فشبتَ أنَّ الجميع من أهل الجنة وأنه لا يدخلُ أحدٌ منهم النَّار لأنهم المخاطبون بالآية السابقة .أه كذا في الاصابة للحافظ ابن حجر(٢).

<sup>(</sup>۱) ص۲۶.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وإبن حبان في صحيحه .

<sup>(</sup>٣) أسد الغابة ج٣ ص٤٤٥.

<sup>(</sup>٤) الحديد: ١٠.

<sup>(</sup>٥) الأنبياء: ١٠١.

<sup>(</sup>٦) ج ١ ص ١٠.

تحقيق البيان

فمعاوية رضي الله عنه أسلم قبل الفتح فهو داخلٌ في هذه الآية، وقد وعدَ الله فيها الجنة لصحابة رسول الله على الذين قبلَ الفتح وبعدَهُ كما ستقف عليه في المواقف الآي ذكرُها إن شاء الله تعالى، وبعضُ الدعاة يَلهجُ بشتمه جهلاً وعدواناً، ونسُوا هذه الآية وغيرَها وصحيحَ الآثار، بل تجاهلُوا الحقيقة الحقّة إرضاءً لأعداء الإسلام والمسلمين، وتهييجاً للفتن بين المسلمين، وذلك كلَّهُ بسبب أخبار تأريخية موضوعة أو مُنكرة تُعارِضُ عدالتَهُ وعدالة الصحابة الثابتة بنصِّ الكتاب والسُّنة كما تقدَّم. والله اعلم.



## -الموقف الثالث-في حكم سبِّ الصحابة رضي الله عنهم

إجتمعت كلمة أئمتنا من أهل السنة والجماعة أنَّ السابَّ للصحابة بشرط بغضهم وإيذائهم وإستحلالِ شتمهم وإنكارِ خلافة الخلفاء الأربعة منهم والتَّهافتِ على سبِّهم ولعنهم تهافت الفراش على النار كافرٌ، ولا خلاف بين أن يكونَ الشَّتمُ لكل الصحابة أو بعضهم كمعاوية رضي الله عنه قال الإمامُ المحقِّقُ الآلوسيُّ في الأجوبة (١): وقد أجمع أهلُ المذاهب الأربعة من الحنفية والمالكية والشافعية والحنابلة على القول بكفر المتصف بذلك، وما رُوي عن بعضهم من أنَّ السابَّ يُضرَبُ أو يُنكَّلُ نكالاً شديداً محمولٌ على ما إذا لم يكن السُّب بها يُوجِبُ تكفيرَهم رضي الله عنهم، وكان خالياً عن دعوى بغض وإرتداد وإستحلال إيذاء، وليس مُرادُهُ أنَّ حكمَ السابِّ مطلقاً ذلك كها لا يخفى على المُتبِّع. أهـ

وقال المحقِّقُ الآلوسيُّ أيضاً (٢): واذا أحطت خبراً بها ذكرنا ظهرَ لك انَّ مَنْ سبَّ أو طعنَ أو بغضَ أو كفَّر أحداً من الصَّحابة رضي الله عنهم لا سيَّها كبارَهم كالخلفاء الراشدين، وزعمَ حلَّ ذلك عند أحد من أهل السنة والجهاعة، فقد أعظمَ الفِرية بغير مرية. ثم قال بعد أسطُر: والكلامُ في خُصوصِ حلِّ سبِّ معاويةَ رضي الله تعالى عنه وإكفاره، ولعنه يُعلَمُ أيضاً حكمُهُ ممّا تقدَّم. أهـ

وقال العلامةُ المُحقِّقُ الفقيهُ إبنُ عابدين في تنبيه الولاة والحُكَّام(٣): وقال أيضاً

<sup>(</sup>١) الأجوبة العراقية ص٧١.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص٧٣.

<sup>(</sup>٣) مجموعة رسائل إبن عابدين تنبيه الولاة والحكام على أحكام شاتم خير الأنام أو أحد أصحابه

"أي القاضي عياض": مَنْ شتمَ أحداً من أصحاب النبي على أبا بكر أو عمرَ أو عثمانَ أو معاويةَ أو عمرو بن العاص، فأنْ قال: كانوا في ضلال قُتِلَ، وإن شتمَهم بغير هذا من مُشاتمة الناس نُكِّلَ نكالاً شديداً. أهو إنها يُقتَلُ لأنه كفرَ بإيذائهم وإستحلال شتمِهم وعداوتهم مع أنهم كانوا في أعلى مراتب الدين.

وقال العلامة إبن عابدين (١): قال القاضي أبو يعلى: الذي عليه الفُقهاء في سبّ الصحابة إن كان مُستحلاً لذلك كفر وإلا فُسّت ولم يكفر. ثم قال المحقّق إبن عابدين (٢): وقد قطع طائفة من الفقهاء من أهل الكوفة بقتل من سبّ الصحابة. أهم، وقال أيضاً (٣) ناقلاً عن العلامة إبن حجر في كتابه الإعلام في قواطع الإسلام: أما لو سبّه لكونه صحابياً فينبغي القطع بكفره؛ لأنّ ذلك إستخفافٌ بحق الصحابة، وفيه تعريضٌ بالنّبيّ عليه أهم.

ويُرشِدُكَ هذا كلُّهُ إلى أن من سَّب معاوية رضي الله عنه مع ثبوت صحبته يقيناً فقد كفر لإستخفافه بمقام الصحبة، وفيه تعريضٌ بالنبي عَلَيْ والمفهومُ من عبارات أئمتنا الحنفية أنَّ المحكومَ عليه بالكفر إنها هو لإستحلاله شتمَ الصحابة، ولا فرقَ بأنْ يكونَ الشتمُ لواحد منهم أو أكثرَ، وهذا ما تُفيدُهُ عبارةُ الشيخ إبن تيمية في الصَّارم المسلول كها نقلهُ العلامة إبنُ عابدين عنه بل هذا ما تُفيده عبارةُ المحققين.

ثم ممَّا ينبغي أن يُعلَمَ أنَّ سَّب الأنبياء عليهم الصلاةُ السَّلامُ والطعنَ فيهم - والعياذُ بالله تعالى - إنها صار حراماً وكفراً؛ لأن وجهَ السِّب وهو المعاصي والكفرُ لا يوجد في أولئك الكبار البَّتَة، بل يمتنعُ للضرورة، وإنها الموجودُ فيهم ما يُوجِبُ تعظيمهم وتكريمهم وتوقيرهم والثناء بالجميل عليهم والمحامد الحسنة لهم، ومن

الكرام ص٥٥٨.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص٣٥٨.

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ص٩٥٣.

تحقيق البيان

عداهم من جماعة المؤمنين الذين ثبتَ تعظيمُهم وتكريمُهم ومغفرة ونوبهم وتكفير سيئاتهم بنصوص الكتاب المجيد، فهم في حكمهم لا محالة في حرمة السب والطعن والتحقير والإهانة، غاية الفرق بين الفريقين أنَّ الأنبياء لم يوجد فيهم ما يُوجِبُ هذه الامور، وهؤلاء وُجِدَ فيهم فأنعدم، والمعدوم بالعدم الطارئ كالمعدوم بالعدم الفطري في هذا الباب؛ ولهذا كانت نسبةُ الذنب السابق التُوب عنه إلى التائب حراماً، فإنَّ التائب من الذنب كمَنْ لا ذنبَ له، وليس لعوام الأُمة ممن عدا الصحابة رضي الله عنهم هذه المرتبة؛ لأن تكفيرَ سيئاتهم ومغفرة ونوبهم أمرٌ معلومٌ لنا بالقطع من الوحي والتنزيل، وقبولَ طاعاتهم رضي الله عنهم وأعالهم على الخصوص أمرٌ مُتيقًنُ الصحابة و إن كان مُتقياً عنهم وأعالهم على الخصوص أمرٌ مُتيقًنُ الصحابة - وإن كان مُتقياً – إلى درجتهم أصلاً . أهـ



# -الموقفُ الرَّابع-في إسلام الصحابي معاوية رضي الله عنه وكتابته للوحي

في هذا الموقف وإلى نهاية الرسالة نتكلَّمُ فيه بخصوص صحابيٍّ جليل، وهو معاوية بنُ أبي سفيان رضي الله عنه الذي ظلمهُ بعضُ رواة التأريخ، فنسبوا إليه ما تستحي ساعه الآذانُ، ويحزنُ له الجَنانُ، ولهجَ بالأخبار الموضوعة المكذوبة بعضُ أهل العلم الذي دَيدَنُهم حبُّ شهوة الظُّهور والمدح وإجتاع الناس عليه، فنالَ من هذا الصحابي ما نال، وأثارَ فتنةً في النَّاس سيحملُ وزرَها إلى يوم القيامة، ولو سَمِعَ هذا المغرورُ قولَ رسول الله عليه النَّسُ المحابي فوالذي نفسي بيده لو أنَّ أحدكم أنفق مثلَ أُحد ذهباً ما أدرك مُدَّ أحدهم ولا نصيفَهُ أنه الله على كبارِ الصحابة أو صغارِهم، مُتقدِّمي الإسلام منهم، أو المتأخرين كمعاوية، فكلُّهم صحابةُ رأوا رسولَ الله عليه و آمنوا به ونصرُ وهُ وعزَّرُوه وأتَبعُوا النَّورَ الذي أُنزلَ معه.

قال العوام بنُ حوشب: أدركتُ صدرَ هذه الأمة يقولون: أُذكروا محاسنَ أصحاب رسول الله عليه حتى تتألَّف عليهم القلوب، ولا تذكروا ما شجرَ بينهم فتجسروا الناس عليهم. أهـ

ومعاوية كان هدفاً للمهاجمة من كثيرين من يوم أن أسلم، وهكذا شأن كبار الرجال، أكثرُ الناس تعرُّضاً للقال والقيل، وأعجبُ لرجل كنَّا نظنُّهُ من أهل العلم فقد كان يردُّ على بعض المبتدعة، لكنه بعد هذه الجهود المباركة حقَّق رسالةً في الأسهاء والصفات، فكتبَ في هامشها كلاماً أساء فيه إلى سيدنا معاوية ملأهُ كذباً وتدليساً وقلباً لحقائق علمية، وأسانيد موضوعة ومُنكرة، وهذا يتنافي مع الأمانة العلمية

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

وخُلُق العلماء من مُحماة الشرع الشريف.

فأبداً معك أيما القارئ الكريم في تعيين وقت إسلامه رضي الله عنه قال الأمام المُحدِّث خاتمة الفقهاء العلامة ابن حجر الهيتمي في تطهير الجنان واللسان (٢): وكتم إسلامه عن أبيه قبل فتح مكة بسنة كان مسلها، ويؤيده ما أخرجه أحمد من طريق محمد الباقر بن زين العابدين بن الحسين عن إبن عباس رضي الله عنهم أن معاوية قال قصرت عن رسول الله على عند المروة، وأصلُ الحديث في البخاري من طريق طاوس عن إبن عباس بلفظ: قصرت بشقص، ولم يذكر المروة في كلِّ من الروايتين، خلافاً لمن حصر في الأولى الدلالة على أنه كان في عمرة القضية مسلماً، أما الأولى فواضحٌ، لأنه ذكر ذلك عند المروة، وهذا يُعيُّنُ أن ذلك التقصير كان في العمرة، لأنه فواضحٌ، لأنه ذكر ذلك عند المروة، وأما الثانية فلأنه على الم يقصر في حجة الوداع حلق بمنى إجماعاً، وأما الثانية فلأنه على الم يقصر في حجة الوداع

<sup>(</sup>۱) الحديد: ۱۰ .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) ص ٧ .

أصلاً لا بمكة و لا بمنى، فإن قلت: كونه أسلم وكتم إسلامه ولم يهاجر للنبي على نقص، وأيُّ نقص، قلت: ليس الأمر كذلك بأطلاقه، كيف وقد وقع ذلك للعباس رضي الله عنه عمِّ رسول الله على القول الذي رجَّحه بعضُهم أنه أسلم ببدر وكتم إسلامه إلى فتح مكة، بل هذا أولى؛ لأن مدة كتمه لإسلامه نحو ستِّ سنين، ومعاوية إنها كتمه نحو سنة، ولم يُعدَّ أحدُّ ذلك نقصاً في العباس لأنه كان لعذر، فكذلك ما وقع لمعاوية على ذلك القول كان لعذر، والهجرة إنها تجبُ وتتعيَّنُ حيث لا عُذرَ، ومنه الجهلُ بوجوبها ممن يُعذر فيه، وقد جاء في رواية أن أُمه قالتْ له: إنْ هاجرت قطعنا عنك النفقة و هذا عذرٌ ظاهرٌ.

وأمَّا إسلامُهُ يوم فتح مكة فلا خلافَ فيه، كإسلام أُمه وأبيه وأخيه يزيد يومئذ، وأما أبوه فالظاهرُ انه كان منهم، ثم حسن إسلامه وتزايد صلاحه حتى صار من أكابر الصادقين وأفاضل المؤمنين، وإنما يُذَمُّ بالتأليف مَنْ بقي بوصفه، ولم يترقّ عن كونه ممن يعبد الله على حرف، وحاشا أبي سفيان من ذلك كما شهدت بذلك آثارُهُ الصالحة في الحروب والمسالك، وممّا يدلّ على أنه على أنه على قوة إسلامه ومزيد استسلامه خضوعه لأوامره ﷺ، وأحكامه فقضي عليه بها لا يلائم ما جُبلَ عليه قبل ذلك من الشُّحّ حتى على زوجته وولده معاوية بطعامه، ألا ترى أنه لما أسلم هو وزوجته هندٌ جاءت للنبي عَيْكَ تشكوه فقالت: يا رسول الله إن أبا سفيان رجلُ شحيحٌ فإنه لا يعطيني ما يكفيني وولدي أي معاوية، فقال لها ﷺ خُذي من ماله ما يَكفيك وولدك بالمعروف، فقضي عليه في غيبته بذلك برضاه به وإستسلامه له، وإن كان فيه غاية المشقة على نفسه باعتبار ما جُبل عليه من الشح، وعلى قوة إسلامها؛ إذ من جملة الحامل لها عليه أن مكة لما فُتحتْ دخلت المسجد الحرام ليلاً فرأت الصحابة قد ملؤوه، وأنهم على غاية من الإجتهاد في الصلاة وقراءة القرآن والطواف والذكر وغير ذلك من العبادات، فقالت: والله ما رأيت الله عُبدَ حقَّ عبادته في هذا المسجد قبل هذه الليلة، والله إن باتوا إلا مصلّين قياماً وركوعاً وسجوداً، فاطمأنتْ إلى الإسلام، لكنها خشيت إن جاءت

إلى النبي عَيَّة أن يوبِّخها على ما فعلته من المُثلة القبيحة بعمه حمزة رضي الله عنه، فجاءت إليه مع رجل من قومها لتُبايعه فوجدت عنده من الرَّحب والسعة والعفو والصفح مالم يخطر ببالها(١). إنتهى

وقال الإمامُ شيخُ الإسلام الحافظُ إبنُ حجر رحمه الله في فتح الباري(٢): أسلم قبل الفتح، وأسلم أبواه، وصحب النَّبيَّ عَلَيْلًا وكَتَبَ. أهـ

وقال الحافظُ أيضاً في التقريب<sup>(٣)</sup>: صحابيٌّ أسلمَ قبل الفتح . أه فظهرَ لك بعد هذه النُّقول أن ما قاله الشيخ يوسف النبهانيُّ (١) من أنَّ معاويةَ أسلم بعد الفتح، ليس براجح على التحقيق .

وخلاصةُ ما قدَّمناه أنَّ الصحابي معاوية رضي الله عنه أسلم قبل الفتح وصحب رسول الله على وغزا معه، وجاهد وخدم الدين خدمات جليلةً، فمن آذاه أو إستحلَّ سبَّهُ وشتمهُ وعرضهُ، وصرَّح القول بتنقيصه وإظهار عداوته، فقد كفر كها نقلناه عن الإمام اللَّف سر الآلوسي ﴿ فَلْيَحْذُرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ اللهُ تُصِيبَهُمْ فِتْ نَهُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيدً ﴾ أن تُصِيبَهُمْ فِتْ نَهُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيدً ﴾ وهن الله عن الله عن الله على الله عن الله

وأمَّا كتابتُهُ للوحي ومُراسَلاتِ رسولِ الله ﷺ للعرب: فمنقبُّة عظيمةٌ، إذ هذا توثيقٌ من رسول الله ﷺ له، وبيانٌ لعدالته وأمانته وكهال رجوليته، وتنوُّر بصيرته.

قال أبو نُعيم: كان معاويةُ من كُتَّابِ رسول الله عَلَيْةِ حَسَن الكتابة فصيحاً حليماً وقوراً.

<sup>(</sup>١) بحذف وتصرف.

<sup>(</sup>۲) ج۷ ص ۸۰ .

<sup>(</sup>۳) ج۲ ص۱۹۵.

<sup>(</sup>٤) في الأساليب البديعة من كتاب شواهد الحق.

<sup>(</sup>٥) النور: ٦٣.

وقال إبن كثير في البداية والنهاية (١): يكتب "أي معاوية رضي الله عنه "الوحي لرسول الله. أهـ والرسائل الى زعماء العرب كما في الإصابة (٢)

وقال المدايني: كان زيدُ بنُ ثابت يكتب الوحي، وكان معاوية يكتب للنبي على الله على الله على الله على وحي في الله على الله على وحي وغيره، فهو أمينُ رسول الله على على وحي ربه وناهيك بهذه مرتبةً رفيعةُ .

وقال الحافظُ إبنُ حجر في الأصابة (٤): قال أبو نعيم: كان من الكتبة الحسبة الفُصحاء حليهاً وقوراً، وعن خالد بن معدان: كان طويلاً أبيضَ أجلح وصحب النبيّ عليه وكتب له. أه.

وفي مسند الإمام أحمد وأصلُهُ في مسلم عن إبن عباس قال : قال لي النبيُّ ﷺ، أُدعُ لي معاويةَ، وكان كاتبَهُ أه.

قال الحافظ في الفتح(٥): وصَحِبَ النبيُّ ﷺ وكَتَبَ له. أهـ

وقال الحافظ في التقريب(٢): أسلم قبلَ الفتح، وكتب الوحي أه..

وقال المحقِّق الآلوسي في الأجوبة العراقية (٧): فإنَّهُ كان من كبار الأصحاب رضي الله عنهم وكان أحدَ الكُتَّاب لرسول الله ﷺ كما في صحيح مسلم وغيره. أه..

وقد يقول قائلٌ : إنه لم يكن كاتباً للوحي كزيد بن ثابت، بل كان كاتباً لغير ذلك من رسائل وغيرها كانت ترسل للقبائل .

<sup>.</sup> ٣٩٦/١١(١)

<sup>. 277 /7 (1)</sup> 

<sup>(</sup>٣) الإصابة ج٣ ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٤) ج٣ ص٤٣٣ .

<sup>(</sup>٥) ج٧ ص ٨٠.

<sup>(</sup>٦) ج٢ ص١٩٥ .

<sup>(</sup>۷) ص ۷٤ .

قلت: نحن لا نُسلِّم أنه لم يكن كاتباً للوحي لما مرَّ من النُّقُول وإطلاقها، ولئن سلَّمنا ذلك، فهو كما قال في الإصابة: إنه كان يكتب لرسول الله على فيها بينه وبين العرب وغيره، قال العلماء: أي من وحي وغيره، ويكفي أيها القارئ الكريمُ أنَّ رسول الله قد قرَّبهُ منه وأدناه، وإستأمنه على ما يكتبه من تبليغ ودعوة ووحي، وهل هذا إلا مكانٌ رفيعُ الدَّرجات، ومنقبةٌ عظيمةٌ، وفضيلةٌ كبيرةٌ. والله أعلم.



## -الموقف الخامس-في فضائل الصحابي معاوية ومناقبه رضي الله عنه

إغترَّ بعُض الناس بعبارة الحافظ البخاريِّ، وهي قولُهُ: باب ذكر معاوية، فتوهَّم وأوهمَ أنه لم يثبت لمعاوية أيُّ فضل ومنقبة، وهذا توهمٌ فاسدٌ، وإيهامٌ كاذبٌ، والتحقيقُ الذي عليه أهلُ السنة والجهاعة قاطبةً أنَّ سيِّدَنا معاويةَ قد ثبت فيه شر فُ الصحبة والقدم الراسخة في العلم وفضائلُ ومناقب، لكنَّ الإمامَ البخاري تبعاً لشيخه إسحق بن راهويه نفى ثبوت منقبة وفضيلة وردتْ بخصوصه؛ لعدم ثبوت أثر صحيح فيه، وهذا لا ينفي منه فضيلة الصحبة وشر فَها؛ لدخوله في عموم الآثار الواردة فيها، لذا ذكره البخاريُّ في كتاب مناقب الصحابة.

قال الحافظ إبنُ حجر في الفتح (١): تنبيه: عبَّرَ البخاريُّ في هذه التَّرجمة بقوله: ذكر، ولم يقل فضيلة ولا منقبة؛ لكون الفضيلة قد تؤخذ من حديثِ الباب؛ لأنَّ ظاهر شهادة إبن عباس له بالفقه والصحبة دالةٌ على الفضل الكثير. أه.

وقال الحافظُ أيضاً (٢): وقد ورد في فضائل معاوية أحاديثُ كثيرةٌ، لكن ليس فيها ما يصحُّ من طريق الاسناد، وبذلك جزمَ إسحقُ بنُ راهويه والنسائيُّ وغيرُهما والله أعلم. أه..

وفَهِمَ بعضُ مَنْ إمتلى قلبُهُ من أدران بُغض هذا الصحابي أنَّ قولَ الحافظ أبن حجر: ليس فيها ما يصحُّ، معناه أن كلَّ طريق ورد في فضل الصحابي معاوية موضوعٌ مكذوبٌ، وهذا أيها القارئُ المُحبُّ لصحابة رسول الله فهمٌ فاسدٌ بأجماع

<sup>(</sup>۱) ج۷ ص ۸۱.

<sup>(</sup>۲) ج۷ ص ۸۱.

العلاء، وسببُهُ تجاهلُ إصطلاحات المحدثين، وأيهامُ المسلمين بمثل هذه العبارة وغيرها التي لا يُراد منها ما يُتبادر إلى أذهان الجَهَلة من غير أهل العلم، وإذا أردت معرفة معنى عبارة الحافظ إبن حجر، فاستمعْ لما أُلقيه عليك من كلام الحُفّاظ من علمائنا رحمهم الله تعالى إعلم: أنَّ نفي الصَّحة في قول إبن حجر: لم يصح، معناه أنَّ الطُّرق لم تستجمع شروطَ الصحة المدوَّنة في علوم الحديث، لا أنَّ معناه أنَّ الطُّرق موضوعةٌ باطلةٌ، كيف وقد وردت أحاديث كثيرة في فضائل معاوية رضي الله عنه منها ما هو حسنٌ، ومنها ما هو ضعيفٌ، والضعيفُ يجوزُ العملُ به في المناقب كها قاله الفقيه المحدِّث العلامة إبن حجر الهيتمي في تطهير الجنان واللسان (۱۱).

والدليل على أنَّ نفي الصحة لا يستلزم نفي الحسن والضعف عن السند ما قاله خاتمة الحفاظ الإمام السُّيوطي في تدريب الراوي(٢): وإذا قيل: هذا حديثٌ غيرُ صحيح، فمعناه لم يصحَّ إسنادُهُ على الشرط المذكور، لا أنه كذبٌ في نفس الأمر؛ لجواز صدق الكاذب، وإصابة مَنْ هو كثيرُ الخطأ. أه.

هذا كلَّهُ توجيهٌ لعبارةِ البخاري في صحيحه، وعبارةِ الحافظ في فتح الباري كي لا تقع في ظلام هذا الفهم السقيم وإساءة الأدب مع هذا الصحابي الكريم، أمَّا إذا أردتَ زيادةَ تحقيقِ ما قلناه على وجه الضَّبط والإنصاف فإستمع لما قاله خامّةُ المحدِّثين الفقيه العلامة الشيخ إبن حجر الهيتمي الشافعي في كتابه تطهير الجنان واللسان (٣): قيل: عبَّر البخاريُّ بقوله: بابُ ذكر معاوية. ولم يقل: فضائله ومناقبه، لأنه لم يصحَّ في فضائله شيءٌ كما قاله إبن راهويه، ولك أن تقول: إن كان المرادُ من هذه العبارة أنه لم يصحح منها شيءٌ على وَفْق شرط البخاري فأكثرُ الصحابة كذلك؛ إذ لم يصح شيء منها، وإن لم يعتبر ذلك القيد فلا يضرُّهُ ذلك لما يأتي من أن فضائله ما حديثهُ حسنُن

<sup>(</sup>۱) ص ۱۰.

<sup>(</sup>۲) ص۳۰.

<sup>(</sup>٣) ص ٩ .

حتَّى عند الترمذي كما صرَّح به في جامعه، وستعلمه مما يأتي، والحديثُ الحسن لذاته كما هنا حجةٌ إجماعاً، بل الضعيفُ في المناقب حُجَّة أيضاً، وحينئذ فما ذكره إبنُ راهويه بتقدير صحته لا يخدش في فضائل معاوية لوجوه، منها: أنه من أشرف الصحابة نسباً جاهلية وإسلاماً، فإنه من أكابر قريش، ومن أقرب بطونهم إلى النبي علي لأنه يجتمع معه في عبد مَناف، ومنها: أنه أحدُ الكُتَّاب لرسول الله عَيْكَ كما صحَّ في مسلم وغيره، وفي حديث سنده حسنٌ كان معاوية يكتب بين يدي النبي عليه قال أبو نعيم: كان معاوية من كُتَّاب الرسول ﷺ حسنَ الكتاب فصيحاً حليماً وقوراً، ومن ثُمَّ نقلَ القاضي عياضٌ أنَّ رجلاً قال للمعافي بن عمر: أين عمرُ بنن عبد العزيز من معاوية فغضب غضباً شديداً وقال: لا يُقاسُ بأصحاب النبي عليه أحدٌ، معاوية صاحبه وصهرهُ وكاتبهُ وأمينهُ على وحي الله، ويُوافق ذلك أن عبدَ الله بن المبارك المُجمعَ على جلالته وأمانته وتقدُّمه، سُئلَ فقيل : يا أبا عبد الرحمن، أيها أفضلُ معاوية أو عمر بن عبد العزيز، فقال: والله إن الغُبار الذي دخل في أنف فرس معاوية مع رسول الله عليه أفضل من عمر بألف مرة، صلى معاويةُ خلفَ رسول الله عَيْكَ فقال رسول الله عَيْكَ فقال رسول الله عَيْكَ سَمِعَ اللهُ لَنْ حَدَّهُ، فقال معاوية رضى الله عنه ربَّنا لك الحمدُ، فما بعدَ هذا الشرف الأعظم !؟ وإذا كان مثل ابن المبارك يقول ذلك وإن تراب أنف فرسه فضلاً عن ذاته أفضلُ من عمر بن عبد العزيز ألفَ مرة، فأيُّ شبهة تبقى لمُعاند، وأيُّ دخل يتمسَّك به غبيٌّ أو جاحدٌ !؟، ومنها: دعاءُ رسول الله علي المرمذي وغير ذلك من وجوه الشرف أه. بحذف وزيادة .

#### • وإليك الآثار الواردة في بيان فضائله:

١. روى الترمذي وقال حديثُ حسنٌ، أنَّ رسولَ الله عَلَيْ دعا لمعاوية، فقال: «اللهمَّ إجعلْهُ هادياً مَهدياً» تأمَّل هذا الحديث أيها المُسلم المُحبُّ لصحابة رسول الله – دعاء الصادق المصدوق الذي لا يُردُّ دعاؤه لأمته لا سيَّما أصحابه، وإستجابَ اللهُ دعاءَ حبيبه عَلَيْ، فجعل سيَّدنا معاوية رضي الله عنه هادياً للناس مهدياً في نفسه، ومَنْ

جمع هاتين المرتبتين، وكيف يُتصوَّرُ فيه ما يتقوَّلُهُ عليه المُبطلون، ووصمهُ به المُعاندون، معاذ الله لا يدعو رسولُ الله على الدعاء الجامع لمعالي الدنيا والآخرة المانع لكل نقص نسبهُ اليه أهلُ الأهواء والبدع.

٢. وروى إبن أبي شيبة بسنده أن معاوية قال : ما زلتُ أطمعُ في الخلافة منذ قال رسول الله : «إذا ملكتَ فأحسنُ».

٣. وروى أبو يعلى عن معاوية أنه قال: نظرَ إليَّ رسولُ الله فقال: «يا معاوية أنه قال: في معاوية إن وُلِّيَت أمراً فإتَّقِ الله وأعدل »، قال: فها ذلتُ أظنُّ أنَّي مُبتلى بعملٍ لقول رسول الله – أي الأجله – حتى وليّت – أي الأمارة.

٤. وروى الإمام أحمد بسند صحيح لكنْ فيه إرسالٌ، وصله أبو يعلى بسنده الصحيح، ولفظُهُ عن معاوية أنه ﷺ قال لأصحابه توضؤا، فلما توضؤا نظر إلي فقال:
«يا معاويةُ إن وليت أمراً فإتق الله وأعدل».

٥. وروى البزَّار وأحمد والطبراني أنَّ رسول الله ﷺ، دعا لمعاوية فقال: « اللهمَّ علَّمهُ الكتابَ والحسابَ، ومكِّنْ له في البلاد، وقِهِ سوءَ الحساب » فهذه الآثارُ صريحةٌ في تبشيره رضى الله عنه بالخلافة .

7. وقد مدحهُ أميرُ المؤمنين سيدُنا عمرُ رضي الله عنه وأثنى عليه وولاهُ دمشق الشام مدة خلافته، وكذلك سيدنا عثمانُ رضي الله عنه، وناهيك بهذه منقبة عظيمة من مناقب سيدنا معاوية رضي الله عنه، واذا تأملتَ عزلَ عمر لسعد بن أبي وقاص الأفضل من معاوية بمراتب، وإبقاءَهُ لمعاوية على عمله من غير عزل له، علمت بذلك أن هذا يُنبيءُ عن رفعة كبيرة لمعاوية، وأنه لم يكن ولا طراً فيه قادح من قوادح بذلك أن هذا يُنبيءُ عن رفعة كبيرة لمعاوية، وأنه لم يكن ولا طراً من ولاتهم الى الولاية، وإلا للها ولا عنهم من شكواهم، وإن جلّت مراتبهم، وأما معاوية فأقام في إمارته على دمشق الشام هذه المدة الطويلة فلم يَشكُ أحدٌ منه، ولا إتهمه بجَورٍ ولا

مظلمة، فتأمَّل ذلك كذا أفادهُ المحدِّث إبن حجر في التطهير(١١).

٧. أخرج إبن سعد أن معاويةَ دخل على عمرَ رضي الله عنهما، وعليه حُلَّةٌ خضراء، فنظر إليه الصحابة - أي نظر إعجاب به أو منه - فلم رآهم عمر ينظرون اليه جعل يضربه بالدُّرة ويقول: الله الله يا أمير المؤمنين فيمَ فيمَ، فلم يكلمه عمر حتى رجع لمجلسه، فقال له الصحابة: لم ضربتَ الفتى، ما في قومك مثلَّهُ ؟! أي عمالك، ويحتمل أن يريدوا بالقوم قريشاً، وعَلى كل فالمثلية نسبيةٌ، فقال : ما رأيتُ منه إلا خيراً لكني رأيته وأشار بيده الى فوق، فرأيتُ أن أضعه أي رأيتُ عليه ما يُشعر بالتكتُّر، فأردتُ أن أرشده الى التواضع ما أمكنه، قال ابن حجر الفقيه في التطهير (٢): فان قلتَ : لمَ قال معاوية فيما مرَّ آنفاً : إنما لبستُهما إلى آخره وسكت هنا، قلت : لأنَّ ما صدر منه هنا فعل وهو الضرب، وبعد وقوعه بإجتهاد صحيح لا يمكن إعتراضه ولا الكلام فيه، وبهذا يظهر لك تمامُ فقه معاوية وبلوغه المرتبة العالية في العلم والأدب، ولذا قابله عمر بها يأتي لا سيها وقد قال الصحابة رضي الله عنهم الذين هم أهل مجلسه وهم أكابر المهاجرين والأنصار كما دلَّت عليه الآثار الصحيحة : ما في قومك مثلُّهُ، مُشيرين إلى نوع إعتراض عليه، فأجابهم بقوله: ما رأيتُ منه وما بلغني عنه إلا الخير. وهذا لمن تأمله يدلُّ على منقبة باهرة ومدحة ظاهرة لمعاوية، إذ هي الشهادة من عمر وأهل مجلسه الذين هم أكابر المهاجرين والأنصار بأن ما في قومه مثله، وبأنه لم يَرَ منه ولم يبلغه عنه إلا الخير يقطعُ أعناق الطاعنين عليه ويُقصمُ ظهور المعاندين والمغالين فيها نسبوه إليه.

٨. قال الحافظ ابن حجر في الاصابة<sup>(٣)</sup>: وقد روى معاوية أيضاً عن أبي بكر وعمر وعثمان وأُخته أُم المؤمنين أُم حبيبة بنت أبي سفيان، وروى عنه من الصحابة:

<sup>(</sup>۱) ص۱۶.

<sup>(</sup>۲) ص۱۸–۱۹.

<sup>(</sup>٣) ج٣ ص٤٣٤ .

إبن عباس وجرير البجلي ومعاوية بن خديج والسائب بن يزيد وعبد الله بن الزبير والنعمان بن بشير وغيرهم، ومن كبار التابعين: مروان بن الحكم وعبد الله بن الحرث بن نوفل وقيس بن أبي حازم وسعيد بن المُسيّب وأبو إدريس الخولاني وممن بعدهم، وعيسى بن طلحة ومحمد بن جبير بن مطعم وحميد بن عبد الرحمن بن عوف وأبو مجلز وجبير بن نفير وحمران مولى عثمان وعبد الله بن محيريز وعلقمة بن وقاص وعمير بن هاني وهمام بن منبه وأبو العربان النخعي ومطرف بن عبد الله بن الشخير وآخرون. أهيه وروى معاوية مائة وثلاثة وستين حديثاً عن رسول الله (۱) عليه، وأتفق له البخاري ومسلم على أربعة أحاديث، وأنفرد البخاري بأربعة، ومسلم بخمسة (۲).

9. شهد الصحابيُّ الجليل معاويةُ رضي الله عنه حُنيناً، وأعطاه رسول الله عَلَيْ من الإبل وأربعين أوقية من الذهب (ألله قوله سبحانه ﴿ أُمَّ أَنزَلَ الله قوله سبحانه ﴿ أُمَّ أَنزَلَ الله عَلَى مَسُولِهِ وَعَلَى اللهُ وَقِيمَ مَن الذهب وَانْزَلَ جُنُودًا لَّر تَرُوهَ اوَعَذَب اللّذِين كَفُرُوا أَوقيه من الذين شهد غزوة حنين، ومن المؤمنين الذين وَذَلِك جَزَاءُ اللهُ سكينتهُ عليهم مع النّبي من الذين شهدوا حنيناً، ووعدهم الله الحسني فقال تعالى ﴿ لايسَتَوِي مِنكُم مَن أَنفقَ مِن قَبْلِ الْفَتْح وَقَانَلَ أُولَتِك أَعْظُمُ دَرَجَةً مِن الذين أَنفقُوا مِن بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكَد اللهُ عَن الله الله على الله الله الله الله المسنى فقال من بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُنالًا أَوْلَتِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِن الذين أَنفق في حنين والطائف، وقاتلَ فيها، والحُسنى هي الجنّةُ، وشَهدَ حروب اليامة ضد مُسيلمة (١٠)،

<sup>(</sup>١) أسماء الصحابة الرواة لإبن حزم ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) سير أعلام النبلاء ٣/ ١٦٢ .

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ١١/ ٣٩٦.

<sup>(</sup>٤) التوبة آية ٢٦.

<sup>(</sup>٥) الحديد ١٠.

<sup>(</sup>٦) البداية والنهاية ١١/ ٣٩٦.

وفتح قيسارية سنة خمس عشرة للهجرة، وسواحل دمشق(١١) .

• ١. معاوية رضي الله عنه أول من غزا البحر (٢) أخرج البخاري من طريق أم حرام بنت ملحان رضي الله عنها قالت: سمعتُ رسول الله عنها قال: «أول جيش من أمتي يغزون البحر قد أوجبوا (٣) قالت يارسول الله: أنا فيهم قال: أنتِ فيهم، ثم قال النبي على : أول جيش من أمتي يغزون مدينة قيصر (١) مغفورٌ لهم، فقلت: أنا فيهم يارسول الله، قال: لا (٥) » وقد حصل لمعاوية رضي الله عنه هذا الفضل الذي بشر به النبي على .

١١. وقد مدحه الإمام علي رضي الله عنه بقوله «قتلاي وقتلي معاوية في الجنّة » رواه الطبراني بسند، رجالُهُ موثقون على خلاف في بعضهم، فهذا القولُ من سيِّدنا علي رضي الله عنه صريحٌ لا يقبل تأويلاً بإن معاوية مُجتهدٌ توفّرت فيه شروطُ الإجتهاد الموجبةُ لتحريم تقليد الغير، إذ لا يجوز لمجتهد أن يقلّد مجتهداً بالإتفاق سواءٌ خالفه في إجتهاده وهو واضح، أم وافقه، لأن كلاً أنها أخذ ما قاله الدليل لا غير، وذلك يسمَّى مُوافقاً لا تقليداً، وتصريحٌ لا يقبل تأويلاً من علي أيضاً بأن معاوية لأجل إجتهاده وإن أخطأ فيه كها هو شأن سائر المجتهدين بنص الحديث، ومن أجتهد وأخطأ فله أجر مأجور هو وأتباعه المقلدون له والموافقون له في الإجتهادات، لأن كثيراً من الصحابة و فقهاء التابعين كانوا موافقين له في إعتقاده حقَّية ما هو عليه، حتى مُقاتلة علي، ففعله لذلك لم يكن عن حسد لعلي و لا عن طعن حاشاه الله من ذلك، وأنها كان عن أمر قام في إعتقاد معاوية رضي الله عنه بإعتبار الدليل المُلجئ له إلى ذلك لأن

<sup>(</sup>١) تأريخ الطبري ٤/ ٦٧.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ٦/ ١٢٠ .

<sup>(</sup>٣) أي فعلوا فعلاً وجبت لهم به الجنة .

<sup>(</sup>٤) أي القسطنطينية .

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ٦/ ٢٢.

المجتهد أسير الدليل الذي إنقدح له، فلا يجوز له مخالفته بوجه من الوجوه، فلذا أثيب هو وأتباعه وإن كان الحقُّ مع سيدنا على رضي الله عنه وأتباعه، وتأمل حكم سيدنا على بأن قتلى سيدنا معاوية في الجنة تجنّد أن الحقَّ كان رائدهما إلا أن معاوية أخطأ كما عليه أهل السنة والجهاعة، وكان خطؤه إجتهاداً، فكان مأجوراً، فرضي اللهُ عنهما يوم أسلما ويوم ماتا ويوم يبعثان إخواناً على سُرُر مُتقابلين.

17. وقد أثنى عليه إبنُ عباس رضي الله عنها حينها أخبر بأن معاوية قد أوتر بواحدة، فقال كها رواه البخاري في صحيحه: إنه فقية، وفي رواية أنه صحب النبي على ولفظ الفقيه أرفع الفاظ التعديل وأشرف عبارات التبجيل، لذلك لم قال بعض ائمة الحديث والفقيه والورع في الإمام الاعظم أبي حنيفة رضي الله عنه: إنه فقيه، قال الائمة المحدثون والفقهاء: إنها ارفع وأعلى الفاظ التعديل، وإنه يدلُّ على أن الممدوح مجتهدٌ مطلقٌ، ويجب عليه العمل باجتهاد نفسه قال ابن حجر في التطهير (۱): فقد أجمعت الأمة أهل الأصول والفروع على ان الفقيه في عرف الصحابة والسلف الصالح وقرون آخرين بعدهم هو المجتهد المطلق وانه عرف الصحابة والسلف الصالح وقرون آخرين بعدهم هو المجتهد المطلق وانه بوجه كما مر، وحينئذ ينتج من ذلك عذر معاوية في محاربته لعلي كرم الله وجهه . وان كان الحقم على كما مر . أه.

وتكلم الخطيب في كفايته في علم الحديث، في الحروب التي حدثت بين الصحابة وانها لا تنافي عدالتهم خلافاً لأهل البدع، ثم قرر قائلًا (٢): فهم - أي الصحابة - بمثابة المخالفين من الفقهاء المجتهدين في تأويل الاحكام. أهم، وإعلم أن أكثر الصحابة إفتاء سبعةٌ مطلقاً، وهم عبد الله بن عباس، وعمر بن الخطاب، وإبنه عبد

<sup>(</sup>۱) ص ۲۰–۲۱.

<sup>(</sup>٢) الكفاية ص٤٩.

الله، وعائشة الصديقة أُم المؤمنين، وعبد الله بن مسعود، وزيد بن ثابت، وعلي بن أبي طالب رضى الله تعالى عنهم .

وبعد هؤلاء السبعة في كثرة الفتاوى عشرون صحابياً: منهم معاوية بن أبي سفيان كما في المنهل اللطيف (۱) للعلامة محمد العلوي المالكي والحاصلُ أن حبر الامة سيدنا إبن عباس الذي هو من أكابر علماء أهل البيت رضي الله عنهم وترجمان القرآن وأبن عمِّ رسول الله علي وأبن عمِّ علي رضي الله عنهما والقائم بنصرته في حياته يُشني على معاوية بأرفع الالفاظ وأجل المراتب، وهذه الشهادة من أمثال إبن عباس رضي الله عنهما للصحابي معاوية رضي الله عنه كافيةٌ في التعديل والتصريح بأنه مجتهد مطلق كما سبق نقله عن الأصوليين والمحدثين والفقهاء من أهل السنة، وقاطعة لسان كل صاحب هوى وبدع والله اعلم وأستغفر الله العظيم وأتوب اليه .



<sup>(</sup>۱) ص۱۹۲ .

# -الموقف السادس-الصحابي معاوية رضي الله عنه في حرب صفين

أيُّها المسلمون إعلموا أنَّ ما جرى بين صحابة رسول الله عَيْ من حروب وغيرها يصدق فيه قولُ الله تعالى ﴿ تِلْكَ أُمِّةُ قَدْ خَلَتُ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُمْ مَا كَسَبَتُمُ وَلا تُسْعَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (١)، والكُلُّ مُجتهدٌ إمَّا مُصيبٌ فله أجران، أو مُخطئ فله أجرٌ واحدٌ. ولسنا بمكلَّفين عن البحث في حروبهم، ومعرفة المُخطئ أو المُصيب منهم، فالواجبُ على أهل العلم أن يزرعوا حبَّ الصحابة الذين رضي الله عنهم ورضُوا عنه، وهذا الرضا يكفي في تكفير هفوات صدرت من بعضهم كل أفاده إبنُ حجر الهيتمي رحمه الله تعالى .

أمَّا مَنْ إِنَّخذ حربَ صفين مثلاً ذريعةً لسِّب سيدنا معاوية أو موقعة الجمل مثلاً ذريعةً لسِّم أُم المؤمنين الصديقة الطُهرى عائشة، وحُجَّتُهُ بيانُ الحقيقة، وإظهارُ الحق، فهذا كذَّابٌ وصاحبُ فتنة لا يُريد بيانَ الحقيقة، وإظهار الحق، بل يريدُ التَّشكيكَ بالجيل الأول من صحابة رسول الله عَلَيْ، وقلبَ الحقيقة التي تنادي بترك الذي جرى بينهم، وبحسن الظنِّ بهم وتفويض الأمر إلى الله تعالى، ويريد إخفاء الحقّ وهو أنهم بينهم، ونصرة شرعه .

والحُتُق الذي أُصرح به جهاراً أنَّ من يبحثُ عن حروبهم، ويظهرُ سبَّهم أو سبَّ أحدهم كبيراً أو صغيراً مُتقدَّم الإسلام أو مُتأخّرهم، فهذا لا يريدُ جمعَ صفّ المسلمين، ووحدة قلوبهم، بل يريدُ تفريقاً ودنيا زائلةً وشهرةً فارغة، ويصدُقُ فيه ما قرره إبنُ حجر في كتاب التطهير: صرَّح الائمةُ أنه يجبُ الإمساك عما شجر بين

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٣٤ .

الصحابة رضي الله عنهم، ولا يجوزُ لأحد أن يذكرَ شيئاً ممَّا وقع بينهم يستدلُّ به على بعض أو ليُغري العوامَّ على سبّهم وثلبهم ونحو هذا من المفاسد، وهذا لا يكونُ الا من جاهل ينقلُ الصحيح والسقيم والغثَّ والسمين، أو متجاهل أعمى اللهُ بصيرته يريدُ التَّنقيص بأصحاب رسول الله الذين لولاهم ما وصل إلينا كتابٌ ولا سنةُ . أهبتصرف .

وقال أيضاً (١): إن الصحابة رضوان الله عليهم وإن تحاربُوا أو تقاتلوا باقون على محبة كل للباقين، وإبداء عذر الخارجين منهم على بقيتهم أهـ

ونحن في هذه الفريدة لا نريد أن نبحثَ عن كل غثّ وسمين، ورخيص وثمين من أخبار المؤرخين، بل نريد أن نبحثَ عما أتّفق عليه أهلُ السنة من الحقّ في معركة صفين بحيثُ يكونُ خالياً من الأخبار المليئة بالكذب والكذّابين .

فأقولُ وبالله التوفيق: قال العلامةُ المُحدِّثُ التَّهانوي في كتابه إعلاء السُّنن (٢): إن أصحاب الجَمَل وأهل صفين إنها خرجوا على على رضي الله عنه حيثُ إعتقدوا أنه يعرفُ قَتَلَةَ عثهان، ويقدرُ عليهم، ولا يقتصُّ منهم لرضاه بقتله ومواطئته إياهم قال الحافظُ إبنُ حجر في الفتح وفي التلخيص الحبير: وهذا ظاهرٌ مِنْ مُكاتباتهم له وتُخاطباتهم ٢/ ٣٤٨، وهذا صريحٌ في أنَّ الصحابي معاوية لم يقاتل أمير المؤمنين علياً من أجل الخلافة بل كان من أجل القصاص من قتلة أمير المؤمنين عثمان رضى الله عنه.

وقال المُحقِّقُ الآلوسيُّ في الأجوبة (٣): إن علياً كرَّم اللهُ تعالى وجهه في كلِّ ذلك على الحقِّ، لم يَفترقْ عنه قيدَ شبر، وإن مُقاتليه في الواقعتينِ مُخطئون باغون وليسوا بكافرين. أهـ

<sup>(</sup>۱) ص۲۶.

<sup>(</sup>۲) ج۱۲ ص۲۲۶ .

<sup>(</sup>٣) ص۸٥ .

أمَّا كُونُهُم مؤمنين غيرَ كَافرين فقولُ عُلَى الْأَخْرَى فَقَائِلُواْ الَّتِي تَبْغِي حَتَى تَفِي َ إِلَى آمُرِ اللَّهِ فَإِن فَا الْمُقْرِطِينَ اَقْنَالُواْ الَّتِي تَبْغِي حَتَى تَفِي َ إِلَى آمُرِ اللَّهِ فَإِن فَا الْمُقْرِطُواْ الَّتِي تَبْغِي حَتَى تَفِي َ إِلَى آمُرِ اللَّهِ فَإِن فَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ الطائفتينِ فَأَمَّدُ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُ اللَّهُ الطائفتينِ فَا مَل الله عنه في أهل صفين : مؤمنين، وأمر بالإصلاح بينها، وقولُ الإمام علي رضي الله عنه في أهل صفين : إخواننا بغوا علينا . أدلُّ دليل على أنهم مؤمنون ليسوا بكافرين .

وإذا تأملتَ تنازلَ سيّدنا الحسن رضي الله عنه عن الخلافة، والصُّلح مع معاوية رضي الله عنه لغرض جمع الكلمة، وتوحيدِ الصف وحقنِ الدماء، تجدُّهُ دليلاً واضحاً في إسلام وإيهان معاوية وجيشه .

وخلاصة ما تقدَّم أنَّ الإمساك عما شجر بين الصحابة رضي الله عنهم مذهب إهل الحق من أهل السنة والجماعة .

قال الإمام النَّووي في شرح مسلم (٢) في الصحابة الذين أدركوا الفتنة: إنه إتَّفق أهل الحق ومَنْ يُعتَدُّ به في الأجماع على قَبولِ شهاداتهم ورواياتهم وكمال عدالتهم، وأنهم معذورون فيما صدر منهم، وما صدر إلا عن إجتهاد، ويُعلَمُ من ذلك حكمُ مَنْ لم يُدركُ الفتنة كما لا يخفى .

وقال خامّة تُحقِّقي مذهب الشافعية العلامة أبن حجر الهيتمي في التَّطهير (٣): إن ما وقع بين الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين من القتال مقصورٌ على الدنيا فقط، وأما الآخرة فكلُّهم مُجتهدون مُثابون، وإنها التفاوتُ بينهم في الثواب؛ إذ من إجتهد وأصاب كعليٍّ كرَّم اللهُ وجهه وأتباعه، له أجران بل عشرة أجور كها في رواية، ومَنْ إجتهد وأخطأ كمعاوية رضي الله عنه له أجرٌ واحدٌ، فهم كلُّهم ساعون في رضا الله

<sup>(</sup>١) الحجرات: ٩.

<sup>(</sup>۲) ج ۱۵ ص ۱۵۸ – ۱۵۹.

<sup>(</sup>٣) ص ٦ .

وطاعته بحسب ظُنونهم وإجتهاداتهم النَّاشئة عن سعة علومهم التي منحوها من نبيِّهم ومُشرِّ فِهم عَيْكَة ، فتفطَّن لذلك إن أردت السَّلامة في دينك من الفتن والإبتداع والعناد والمحن . أه. .

وقال المحقِّق المُفسِّرُ الشيخ الشهابُ الآلوسي في الأجوبة العراقية (١١): لا ينبغي - أي لا يجوزُ شرعاً - الخوضُ في أحد منهم، والقول بعدم عدالتهم، إن الخطر في ذلك عظيمٌ وقد قال تعالى ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ ﴾ (٢)، ولا ينبغي لمن يعرفُ نفسهُ أن يكونَ دونَ نملة سليمان عليه السلام في الأدب مع أصحاب نبيه على ألا تسمعُ قولها لأخوابها ﴿ حَقَّ إِذا التَّوْا عَلَى وَاوِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يُتَأَيُّهَا النَّمْلُ ادَخُلُواْ مَسَكِنَكُمْ لا يَعْطَمَنَكُمُ شُلِيمَنُ وَجُنُودُهُ وَهُو لا يَشَعُرُونَ ﴾ (٣) فقيدت بقولها ﴿ وَهُو لا يَشْعُرُونَ ﴾ حذراً من توهم نسبة هذا الفعل إليهم عالمين، وذلك غايةُ الأدب. أهـ

وسئل الحسن البصري رضي الله عنه عن قتال الصحابة فيها بينهم فقال: شهده أصحاب محمد عليه وغبنا، وعلموا وجهلنا، وأجتمعوا فأتبعنا، وأختلفوا فوقفنا(٤٠).

وسُئل الإمام جعفر الصادق بن محمد الباقر عما وقع بين الصحابة فأجاب بقوله: أقول ما قال الله ﴿ قَالَ عِلْمُهَا عِندَرَقِي فِي كِتَبِّ لَا يَضِلُ رَبِّي وَلَا يَسَى ﴾ (٥).

وسئل الإمام أحمد رحمه الله تعالى ما تقول فيها كان بين علي ومعاوية ؟ قال ما أقول فيهم إلا الحسني (٢).

فتحصَّل لك أيها المسلم أن الصحابي معاوية قد أجتهد في حربه لسيدنا على

<sup>(</sup>۱) ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) النمل: ١٨.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن ١٦/ ٣٣٢.

<sup>(</sup>٥) الإنصاف للباقلاني ص١٦٤.

<sup>(</sup>٦) مناقب الإمام أحمد لإبن الجوزي ص١٦٤.

وأخطأ وأتفق أئمتنا أن له أجراً واحداً لإجتهاده كها هو صريح الأثر الصحيح، وقتلى الفريقين في الجنة كها قال سيدنا على رضي الله عنه، ولا يجوزُ لنا أن نخوضَ بالباطل فيها شجرَ بين الصحابة رضي الله عنهم، بل الواجبُ علينا أن نُوقِّرَهم ونُثنيَ عليهم بها هم أهلُهُ، وأن لا نعتقدَ في سيّدنا معاوية إلا الخيرَ.

قال العلامة عبدُ العزيز بن محمد في النَّاهية: ومعاويتُ رضي الله عنه كان عالمًا ورعاً عدلاً دون الخلفاء الراشدين في العلم والورع والعدل كما ترى من التفاوت بين الأولياء بل الملائكة والأنبياء، فإمارتُهُ وإن كانت صحيحة بأجماع الصحابة، وتسليم الحسن رضى الله عنه، إلا أنها ليست على منهاج خلافة مَنْ قبله(١).



<sup>(</sup>١) الناهية عن طعن أمير المؤمنين معاوية ص٧٨.

# -الموقف السابع-في خلافة معاوية وتنازل الحسن رضي الله عنهما

إنَّ سيِّدَنا معاوية رضي الله عنه لم يبايعْ سيِّدَنا علياً رضي الله عنه، ثم حاربهُ في صفّين، وإستقلَّ بالشام ثم أضاف إليه مصر ثم تَسمَّى بالخلافة .

والناسُ كان بعضٌ منهم معه، والبعضُ الآخر الكثير مع الحَسن رضي الله عنه، ورأى الحسنُن رضي الله عنه أن المصلحة الشرعية تقتضي تسليمَ الخلافة له، فهو أهلٌ لذلك، فقد إرتضاه أبو بكر وعمر وعثمان مدة خلافتهم رضي الله عنهم، وكان جيشُ الحسن أكثر من جيش معاوية وأقوى، فلا مجالَ لخوفه منه كما يدّعي بعضُ السُّنَذج الجهلة، بل لو كان لا يرى معاوية أهلاً لما سلّم إليه أهمَّ ما يتوقَّفُ عليه صلاحُ الدنيا وفلاح الآخرة، وهي الخلافة الإسلامية، فلو سلّمنا قول الجهلة في تسليم الخلافة لمعاوية خوفاً، لكان هذا نقصاً وخيانةً من سيدنا الحسن، وحاشاه ثُمَّ حاشاه رضي الله عنه.

وإليك النقول الصحيحة الصَّريحة في صحة خلافة سيدنا معاوية وإمارته على المؤمنين شُورى وتنازل سيدنا الحسن له رضى الله عنها.

قال الإمام القاضي أبو بكر العربي في عارضة الأحوذي: وتزاحفَ الحسن ومعاوية لمثل ذلك من السعي في لمِّ شَعْث المسلمين، وجمع كلمتهم المتفرِّقة، فأصلحَ اللهُ الحال بالحسن تصديقاً لقول النبي عليه "إنَّ إبني هذا سيِّدٌ ولعلَّ اللهَ أن يُصلحَ به بينَ فئتينِ عظيمتينِ من المسلمين» فمدحَ النَّبيُّ عليه الصلاة والسلام الحسن بعقله وإصلاح ما بين الفئتين، وجعلَهم مسلمينَ. أهـ

وقال الحافظ إبنُ حجر في الأصابة(١): وإستقلُّ بالشام ثم أضاف إليه مصر

<sup>(</sup>۱) ج٣ ص٤٣٣ .

ثم تسمَّى بالخلافة بعد الحكمين، ثم إستقلَّ لما صالح الحسن، وإجتمع عليه الناس، فسمِّى ذلك العامُّ عامَّ الجهاعة. أهـ

وقال الحافظ أيضاً في فتح الباري<sup>(۱)</sup>: وولي إمرة دمشق عن عمر بعد موت أخيه يزيد بن أبي سفيان سنة تسع عشرة، وإستمرَّ عليها بعد ذلك إلى خلافة عثمان، ثم زمان محاربته لعلي وللحسن، ثم إجتمع عليه الناس في سنة إحدى وأربعين إلى أن مات سنة ستين، فكان ولايته بين إمارة ومُحاربة ومَملكة أكثر من أربعين سنة متوالية . أهـ

وقال الحافظ أيضاً في تقريب التهذيب (٢) في معاوية بن أبي سفيان : الخليفةُ صحابيٌّ أسلم قبل الفتح وكَتَبَ الوحي . أهـ

وقال المحدِّث إبن حجر الهيتمي في التَّطهير (٣): وإستقلَّ بالشام لَّا صالح الحسن، ونزل الحسن عن الخلافة بإختياره ورضاه، بل مع كثرة أتباعه وأعوانه، ولم يكن له سببٌ إلا خشية رضاء الله عنه على دماء المسلمين، فإنه كها قال: علم أن الفئتين متكافئتان، أو قريبتا التكافؤ، فلا يقع ظفر واحدة إلا بعد فناء معظم الأُخرى، والترك لأجل ذلك من أعظم مناقبه رضي الله عنه، ولذا أثنى عليه جدُّدهُ على المنبر على رؤوس الاشهاد إعلاماً لهم بها سيقع منه؛ لئلا يظنَّ الجاهل أن الحامل له على ذلك الصلح جبنٌ، أو نحوُهُ، فقال وقد أَمسكه: «إن إبني هذا سيدٌ، وسيُصلح الله به بين فئتين عظيمتين من المسلمين » فساوى بينهم في الإسلام ولم يذكر مرجِّحاً لأحدهما إعلاماً بإستوائهم في أصل الثواب. أهـ

ثم قال الهيتمي أيضاً (٤): وبعد نزول الحسن لمعاوية إجتمع الناس عليه، وسُمِّي

<sup>(</sup>۱) ج۷ ص۸۱.

<sup>(</sup>۲) ج۲ص۱۹۵.

<sup>(</sup>٣) ص ١٧ .

<sup>(</sup>٤) ص ١٧ .

عقيق البيان

ذلك العام عام الجماعة، ثم لم ينازعه أحد من أنه الخليفة الحق من يومئذ. أهو وهذا الذي قاله إبن حجر الهيتمي مذكور في الإستيعاب لإبن عبد البر(١) وأُسد الغابة لإبن سعد(١)، والبداية والنهاية لإبن كثير(١)، والإصابة للحافظ إبن حجر (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) ج۳ ص۳۹۵.

<sup>(</sup>٢) ج٤ ص٥٨٥.

<sup>. 127/19(4)</sup> 

<sup>.</sup> ٤٣٣ /٣ (٤)

# -الموقف الثامن-في تبرئة سيدنا معاوية من سبِّ سيدنا على وآل البيت رضى اللهعنهم

لا يخفى أن هناك فرقاً بين صنيع المؤرِّخين في كتابة التأريخ، وصنيع المحدِّثين في كتابة الحديث، فالمُؤرِّخون شأنهم النقل بدون تمحيص الأخبار وغربلة الطُّرق؛ وللذا كَثُرَ عندهم الغثُّ والسمينُ، فهم كحاطب ليل، وعملُ الفقيه المُحدِّث في أخبار المؤرِّخين النظرُ الدقيقُ في رجال الطرق، ثم النظرُ في متن الخبر، فإنْ ظهرت له علَّةٌ قادحةٌ في السند بحيثُ لا يصحُّ الإعتادُ عليه بحسب ما تقتضيه قواعدُ حُفَّاظ الأُمة ومُحدِّثيها، فالخبرُ يُردُّ ولا خيرَ فيه، وإن صحَّ سندُهُ وكان المتن يتعارضُ مع صريح الكتاب المجيد وصحيح السنة فإنه يتوقَّف العملُ فيه، هذا شأنُ علمائنا من أهل السنة والجماعة "أهل الحق"، فإنهم لا يقبلون أيَّ رواية تطعنُ في شخص من أهل السنة وإن صحَّ سندُها، لأنها مخالفةُ لتعديل الله لهم في كتابه ورسوله على في سنته المطهرة.

والمُحدِّثون شأنُهم في قبول الروايات معروفٌ مشهورٌ، فهم أهل التمحيص والتدقيق في الرجال، وقواعدُهم مدوِّنةٌ، وكتبهم في متناول أيدي المَهرة من أهل العلم، إذا تقرَّرَ هذا عندك فإعلم أنه ما من خبر ذُكرَ في التأريخ فيه أن سيدنا معاوية قد شَتَمَ الإمام علياً وأولاده وأهله على المنبر وغيره فكذبٌ مُفترى، لأنه إما في سنده كذّابٌ أو مُتَّهمٌ بالكذب أو رجاله مجاهيل أو غير ذلك، فهو لا يخلو من علَّةٍ قادحةٍ في رجاله يستوجبُ الردَّ.

قال العلامة إبن حجر في التطهير (۱): إن كلَّ ما فيه نحو ذلك في سنده علةٌ، ولهذا روى له البخاري وغيره، ولم يخرجه المحدثون ولو صحَّ عنه شيءٌ من ذلك لنقله الحفاظ وتكلَّموا عليه. أه.

وذكر إبن العربي في عارضه الأحوذي مثلَ ذلك ثم قال: ومنها أمورٌ باطلةٌ ذكرها التأريخيون ليُغيِّرُوا قلوبَ الناس على الصحابة بكونهم من أهل البدع ضالين مُضلِّين. أه..

وقال الفقيه إبن حجر أيضاً (٢): وبيَّن أئمتُنا المحدثون أن كثيراً مما نُقل عنهم إما كذبٌ وإما في سنده علةٌ أو علل. أهـ

وقال الإمام المفسر الآلوسي في الأجوبة العراقية (٣): وما يذكره المؤرِّخون من أن معاوية رضي الله تعالى عنه كان يقع في الأمير كرِّم الله وجهه بعد وفاته، ويُظهر ما يُظهر في حقه ويتكلَّم ما يتكلَّم في شأنه عمَّا لا ينبغي أن يعوّل عليه، أو يُلتفت اليه، لأن المؤرخين ينقلون ما خبث وطاب، ولا يميِّزون بين الصحيح والموضوع والضعيف، وأكثرُهم حاطبُ ليل لا يدري ما يجمع، فالإعتمادُ على مثل ذلك في مثل هذا المقام الخطر والطريق الوعر والمهمة القفر الذي تضلُّ فيه القطا ويقصر دونه الخطا، مما لا يليق بشأن عاقل فضلاً عن فاضل. أه.

والذي يدلَّ على المحبة التامة بين سيدنا علي وسيدنا معاوية رضي الله عنهما ما ذكره الحافظ إبن الجوزي كما نقله الآلوسي في الأجوبة (١٠): أخرج إبن الجوزي عن أبي صالح قال: أو تعفيني قال: عن أبي صالح قال: أما اذ لابد فإنه كان والله بعيدُ المدى شديدُ القوى يقولُ فصلاً

<sup>(</sup>۱) ص ۲۶.

<sup>(</sup>۲) ص۳۱.

<sup>(</sup>٣) ص ٦٤ .

<sup>(</sup>٤) ص ٦٣ .

ويحكُم عدلاً يتفجّر العلم من جوانبه وتنطق الحكمة من نواحيه يستوحش من الدنيا وزهرتها ويستأنس بالليل وظلمته، كان والله غزير الدمعة طويل الفكرة يقلب كفه ويخاطب نفسه يعجبه من اللباس ما خشن ومن الطعام ما خشب، كان والله كأحدنا يُجيبنا اذا سألناه ويبتدينا إذا أتيناه ويأتينا إذا دعوناه – إلى أن قال – لا يطمع القوي في باطله ولا ييأس الضعيف من عدله، فأشهد بالله تعالى لقد رأيته في يعض مواقفه وقد أرخى الليل سجوفه وغارت نجومه وقد مشل في محرابه قابضاً على لحيته يتململ تململ السليم ويبكي بكاء الحزين فكأني أسمعه يقول : يا دنيا يا دنيا أبي تعرضت أم بي تشوقت ؟ هيهات هيهات غري غيري، قد طلقتُك ثلاثاً لا رجعة في فيك، فعمرُك قصيرٌ وعيشك حقيرُ وخطرك كبيرٌ، آه من قلة الزاد وبُعد السفر ووحشة الطريق قال: فذر فت دموع معاوية في يملكها وهو ينشفها بكُمّه، وقد إختنق القومُ بالبكاء، ثم قال معاوية : رحمَ الله تعالى أبا الحسن، كان والله وقد إختنق القومُ بالبكاء، ثم قال معاوية : رحمَ الله تعالى أبا الحسن، كان والله كذلك، فكيف حزنك عليه يا ضرار ؟ فقال : حزن من ذبح ولدها في حجرها فلا ترقى عربها ولا يسكن حزنها . أه.

وأمّا ما أستدلّ به بعضُ الناس من رواية مسلم على فرية الشّتم فليس بصحيح، وإليك بيان ذلك: روى مسلمٌ عن عامر بن سعد بن أبي وقاص عن أبيه قال: أمر معاوية بن أبي سفيان سعداً فقال: ما منعك أن تسبّ أبا تراب؟ فقال: أما ذكرت ثلاثاً قالهن له رسول الله عنه فلن أسبّه لأن تكون لي واحدةٌ منهن أحبُّ إليّ من مُمر النّعم (۱). قال النووي: قولُ معاوية هذا ليس فيه تصريحٌ بأنه أمر سعداً بسبّه، وإنها سأله عن السّب المانع له من السبّ كأنه يقول: هل إمتنعتَ تورعاً أو خوفاً أو غير ذلك، فأن كان تورُّعاً وإجلالاً له عن السبب فأنت مصيبٌ مُحسنٌ، ولعلَّ سعداً رضي الله عنه وقد كان في طائفة يَسبُّون، فلم يسبّب معهم، وعجز عن الإنكار إن أنكر

<sup>(</sup>١) مسلم / فضائل الصحابة ٤/ ١٨٧١ .

عليهم، فسأله هذا السؤال. قالوا: ويحتملُ تأويلاً آخر أن معناه: ما منعك أن تخطئه في رأيه وإجتهادنا وأنه أخطأ(١). أهـ

وقال الإمام أبو العباس القرطبي في شرح مسلم بعدما وصفَ ضرار سيدَنا علياً أمام سيدِنا معاوية وقد سبقَ ذكرُها مانصُّهُ: وهذا الحديث يدلُّ على معرفة معاوية رضي الله عنه بفضل علي رضي الله عنه ومنزلته وعظيم حقه ومكانته، وعند ذلك يَبعدُ عن معاوية أن يصرِّح بلعنه وسبه لما كان معاوية موصوفاً به من العقل والدين والحلم وكرم الأخلاق، وما يُروى عنه من ذلك – أي من سبّه علياً – فأكثرُهُ كذبُ لا يصحُّ، وأصحُّ ما فيها قولُهُ لسعد بن أبي وقاص: ما يمنعُك أن تسب أبا تراب ؟ وهذا ليس بالتصريح بالسبِّ، وإنها هو سؤالٌ عن سبب إمتناعه ليستخرج من عنده من ذلك، أو من نقيضه كها قد ظهر من جوابه، ولما سَمِعَ ذلك معاويةُ سكنَ وأذعنَ وعرفَ الحقَّ لمستحقِّه (٢). أهـ

#### • والذي يدلُّ على تعظيم معاوية لسيِّدنا عليَّ أمورٌ:

الأول: دخل أبو مسلم الخولاني وجماعةٌ على معاوية فقالوا له: هل تُنازع علياً أو أنتَ مثلُهُ ؟ فقال: والله إني لأعلم أنه خيرٌ مني وأفضل وأحق بالأمر منّي (٣).

والشاني: ما رواهُ جرير بن عبد الحميد عن المغيرة قال: لما جاء خبرُ قتل علي إلى معاوية جعل يبكي فقالت له إمرأتهُ: أتبكيه وقد قاتلتهُ، فقال: ويحكِ إنكِ لا تدرينَ ما فقدَ النَّاسُ من الفضل والفقه والعلم (٤٠).

والثالث: أن الصحابيَّ معاوية رضي الله عنه كان رجلاً ذكياً عاقلاً حليهاً فلو أراد إجبارَ الناس على سبّ علي - وحاشاه من ذلك - أكان مُحتاجاً في الطلب من سعد بن

<sup>(</sup>۱) شرح صحیح مسلم ۱۵ / ۱۷۵.

<sup>(</sup>٢) المفهم شرح صحيح مسلم ج٦ ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) البداية والنهاية ٨/ ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر نفسه.

أبي وقاص رضي الله عنه وهو الشجاعُ الورعُ، مع أنه لم يدخل في الفتنة أصلاً، فهل يُعقَلُ أن يطلب معاوية من سعد هذا، ومعلومٌ أنَّ أقلَّ الناس عقلاً لا يفعلهُ.

والرابع: أنه أُشتهر في كتب السّير والتأريخ أنَّ الحسن والحسين رضي الله عنها وفدا على معاوية رضي الله عنه، فأجازهما بهائتي ألف، وقال لهما: ما أجاز بهما أحدٌ قبلي فقال له الحسين رضى الله عنه: ولم تُعطِ أحداً أفضلَ مناً (١).

والخامس: دخل مرةً الحسنُ رضي الله عنه على معاوية رضي الله عنه فقال له: مرحباً وأهلاً بأبن بنت رسول الله رضي الله عنه، وأمر له بثلاثهائة ألف(٢). وكلُّ ما تقدّم يدلُّ على عُمق المحبة والإحترام، وأنَّ ما نُقِلَ من خلافٍ مُتعمَّد قد بانَ كذبه، وسيأتيك المزيدُ بأذن ألله تعالى.



<sup>(</sup>١) البداية والنهاية ٨/ ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) البداية والنهاية ٨/ ١٤٠ .

### -الموقف التاسع-في توضيح معنى البُغــاة

قد يتبادرُ إلى ذهن المسلم عندما يسمع أن معاوية وجيشَـهُ بُغاةٌ أنهم أهلُ هويً ودنيا، وغيرُ مسلمين ... وهذا الفَّهْم خطأً فاحشُّ، لأنَّ المعنى اللغويَّ للبَغي: هو الظّلم والإعتداء على حقّ الغير كما قرَّرهُ أئمةُ التفسير واللغة، قال العلامة المُفسّر الشيخ إبن عاشور في تفسيره(١٠) : وهذا غيرُ معناه الفقهي، فالتي تبغي : هي الطائفةُ الظالمةُ الخارجةُ عن الحقّ، وإن لم تقاتل؛ لأنَّ بغيها يَحمل الطائفةَ المَبغيّ عليها أن تُدافعَ عن حقِّها، ثم قال: وقد كان القتالُ فيها " أي صفين " بين فئتين، ولم يكن الخارجون عن على رضي الله عنه من الذين بايعوه بالخلافة، بل كانوا شرطوا لمبايعتهم إياه أخذُ القَـوَد من قَتَلَـة عثمان منهم، فكان إمتناءُ أصحاب معاوية مجالاً للإجتهاد بينهم، وقد دارتْ بينهم كُتُبُ فيها حُجَجُ الفريقين، ولا يُعلمُ الثابتُ منها والمكذوبُ؛ إذ كان المؤرِّخون أصحابَ أهواء مختلفة، وقال إبنُ العربي : كان طلحةٌ والزبيرُ يَريان البَداءة بقتل قَتَلة عشمان أولى إلا أنَّ العلماء حقَّقوا بعد ذلك أن البغي في جانب أصحاب معاوية؛ لأن البيعة بالخلافة لاتقبلُ التقييدَ بشرط، وقد إعترف الجميعُ بأن معاوية وأصحابه كانوا مُدافعين عن نظر إجتهاديّ مخطئ، وكان الواجبُ يقضي على جماعة من المسلمين الدعاءَ إلى الصُّلح بين الفريقين حسبَ أمر القرآن وجوبَ الكفاية . أهـ ويدلُّ على أن قتالهم كان بمحض إجتهاد قولُ الامام على رضي الله عنه: "قتلاي وقتلاهم في الجنة "، قال الإمام العلامة إبن حجر الهيتمي في التَّطهير(٢): وإنها قاتلهم

<sup>(</sup>١) التنوير والتحرير ج٢٦ص٢٦.

<sup>(</sup>۲) ص۲۰.

مع ذلك لأن البغاة يجبُ على الإمام قتالُهم، وهؤ لاء بُغاةٌ؛ إذ ليس من شرط البغي الإثم، بل من شرطه: التأويلُ الغيرُ القطعيّ البُطلان، ومن ثَمَّ قال أَتَمتُنا: ليس البغي إسمَ ذم، وقال الشافعي رضي الله عنه: أُخذت أحكام قتال البغاة ممّا فعله عليًّ لمّا قاتل معاوية، ثم ما ذُكر عن علي صريحٌ أيضاً في قوله عزَّ من قائل: ﴿ وَإِن طَآبِهَنَانِ مِنَ اللهُ عَلَى اللهُ ال

فالواجبُ على المسلم أن لا يخوضَ في عرض صحابة رسول الله على المسلم أن لا يخوضَ في عرض صحابة رسول الله على المخطئ منهم له بها صنعوا، وما صنعوهُ كان إجتهاداً منهم في طلب الحق، فالمُجتهدُ المخطئ منهم له أجرر والمحرّ واحدٌ، والمُصيبُ منهم له أجران كها صحّ في الأثر، ولله درُّ شيخ فُقهاء النَّفوس من السَّادة الصوفية الإمام المحاسبيّ حيثُ قال عمّا وقع بينهم: تَعلَّمُ أنَّ القوم كانوا أعلمَ بها دخلوا فيه منَّا(٢). أهـ



<sup>(</sup>١) الحجرات: ٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير التنوير والتحرير للعلامة إبن عاشور ج٢٦ ص٢٤١.

### -الموقف العاشر-في ردود على شبهات

وردت بعضُ الآثار الصحيحة التي يَتبادر الى الذهن عند أول قراءتها أو سهاعها أنّها تذمُّ معاوية رضي الله عنه، ووردت بعضُ الأخبار التأريخية التي تَنقل ما لا يليقُ بمسلم فضلاً عن رُتبة الصحابة، ونحنُ لو تركنا المسلم يَفهمُ كيفها يشاءُ من غير أن يرجع إلى قواعد الشرع والعربية، لحدثت أن يرجع إلى الأئمة العلهاء، ومن غير أن يرجع إلى قواعد الشرع والعربية، لحدثت فوضى، وإختلَّ ميزانَ كُلِّ مسلم، بل لتحقَّقَ فينا قولُ الصَّادق المصدوق: «أن يسبَّ آخرُ هذه الامة أولها » فعلينا الرجوع إلى أئمتنا من الفُقهاء والمُحدِّثين كي يشرحوا لنا ما عَسرَ فَهمُهُ في بعض الآثار الصحيحة، ويُغربلوا طرفَ الأخبار في التأريخ؛ ليتبيَّنَ لنا الخيطُ الأبيضُ من الخيط الأسود من الفجر، وهذا الرجوعُ هو طريقُ كل مسلم مُتمسّك بحبل الكتاب والسنة.

ومما يجبُ التنبُّهُ إليه أنَّ بعضَ من كتبَ في الأسماء والصفات قد ذكر في هامش كتابه (١) كلاماً قبيحاً في حقّ هذا الصحابي، فتارةً يذكر أخباراً تأريخية لا يصحُّ سندُها، وهو خبيرٌ بذلك، وتارةً يذكرُ أحاديث صحيحة لا يُرادُ منها ما فَهِمَهُ.

وإليكَ أجوبة علمائنا من الفقهاء والمحدثين عن شُبهات ذكرها أمثالُ هذا الكاتب وغيره فأقول وبالله التوفيق:

1. قال الكاتب (٢) في كتابه: قال الحافظ الذهبي في سير أعلام النبلاء ٥/ ١٤٧: قال إبن سعد: أخبرنا علي بن محمد عن لوط بن يحيى قال: كان الولاة من بني أمية

<sup>(</sup>١) دفع شبه التشبيه .

<sup>(</sup>٢) ص ٢٣٦.

قبل عمر بن عبد العزيز يشتمون رجلاً رضي الله عنه ... أقول: تَذكَّر - أيها القارئُ الكريمُ - ما نقلتُهُ عن العلماء في أن الأخبار الواردة في طعن الصحابي معاوية لا تخلو عن مقال في سندها، وسترى ذلك الآن.

أبداً بإبن سعد، قال الحافظ إبن حجر في تقريب التهذيب (۱): ثقةٌ ثبتٌ فقيهٌ إمامٌ مشهورٌ أهـ ثم أبداً بشيخه: وهو علي بن محمد، فقد قيل فيه: إنه ثقةٌ كما في التقريب أيضاً، إلى هنا لا غبار على السند، فلننظرُ بعد ذلك في لوط بن يحيى: قال الحافظ الذهبي في ميزان الإعتدال (۲): لوط بن يحيى أبو محنف إخباريٌّ تالُف لا يُوثقُ به، تركه أبو حاتم وغيره، وقال إبن معين: ليس بثقة، وقال مرةً: ليس بشيء. أهـ فسقطَ السند لهذا الراوي، وهذا محفوظٌ معلومٌ عند هذا الكاتب يأتي بأخبار مكذوبة، وأسانيدَ واهية ليس في نقلها سوى الإثم في نقل الكذب ودعوة الناس الى سُوء الظنِّ بهذا الصحابي وغيره وإيثار فتنة.

7. نقل أيضاً (٣) أن معاوية قتل صحابياً إسمه حجر بن عدي عندما أنكر على معاوية شتمه الإمام علياً، ثم قال: وهذا شيءٌ مشهورٌ، قال إبن حجر في الإصابة في ترجمته: وقتل بمرج عذراء بأمر معاوية، ونقل أيضاً أن معاوية قتل أُناساً صالحين مُعتمداً على أخبار تاريخية مثل الخبر الموضوع المتقدّم، وختم كلامه هذا بآية جعلها في حقّ معاوية، وهي قوله تعالى ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا أُمُتَعَمِّداً فَجَزَا فَجَزَا وُهُ بَهَ نَمُ اللهِ عَلَيْهِ وَلَعَ نَهُ وَاللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ نَهُ وَالْعَنْدُ مُؤْمِنَا الْمُتَعَمِّداً اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَ نَهُ وَالْعَنْدُ وَلَعَ نَهُ وَاللهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ (١٠).

أقول: حاصلُ ما قرَّرهُ من الشُّبهات أُمورٌ خمسةٌ:

الأول: إن سيدنا معاوية قتل حجر بن عدي.

<sup>.</sup> 1) + 1 + 2 + 2 + 3 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4 + 4

<sup>(</sup>۲) ج٣ ص ٤١١ .

<sup>(</sup>٣) ص ٢٣٦ .

<sup>(</sup>٤) النساء : ٩٣ .

الثانى: إن حجراً صحابي.

الثالث: إن الحافظ إبن حجر نقل قتله بأمر معاوية .

الرابع: إنه قتل أُناساً صالحين.

الخامس: إنه جعل الآية على ظاهرها في حقّ سيدنا معاوية رضى الله عنه.

وأُجيب عن كل هذه الأمور مُستعيناً بالله تعالى فأقول: أمّا كُونُ معاوية قتل حجراً، ففيه نظرٌ: لأنّ أكثر الأخبار التي روت قتل حجر كانت عن طريق أبي مخنف لوط بن يحيى، وهو ساقطٌ لا يُحتجُ به، وعلى تسليم ذلك فمعاوية بجتهدٌ مُخطيٌ، وقتله لحجر كان مبنياً على أنه من جيش الإمام علي وأتباعه ومُحبِّيه، وحجرٌ في الجنة ومعاوية ليس بآثم لقول الإمام علي رضي الله عنه فيا رواه الطّبراني "قتلاي وقتلى معاوية في الجنّة » ولئن سلّمنا إثم معاوية، فتكفي صحبتُهُ ومصاهرتُهُ لرسول الله على أن تكون كفارة وطهارة وتوبة، وأمّا صحبة حجر فمختلفٌ فيها، فالمحقّقون كالإمام البخاري وإبن ابي حاتم وإبن سعد وإبن حبان وخليفة بن خياط قد ذكروه في التابعين، بل فري الله عد في الطبقة الأولى من أهل الكوفة، وذهب جمعٌ من العلماء إلى ثبوت صحبته كما في الأصابة (١) للحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى . فإذا ثبت الإختلاف في صحبته، لا أنه صحبته كان من حقً الأمانة العلمية التعبيرُ بها يُشعر بالإختلاف في صحبته، لا أنه يقطع بها . ومها يكن فقتلُه كان من فقيه مُتهد، وإليك بيانَ ذلك، قال إبن العربي معلقاً على مقتل حجر رضي الله عنه : وأراد أن يقيم الخلق للفتنة، فجعله معاويةُ ممن صعى في الأرض فساداً (١) .

وقد أعتمد الصحابيُّ معاويةُ رضي الله عنه في قضائه على قوله ﷺ « مَن أتاكم وأمرُكم جميعٌ على رجل واحد يُريدُ أن يشقَّ عصاكم أو يُفرِّقَ جماعتكم فأقتلوه (٣)»

<sup>(</sup>۱) ج۱ ص۳۱۶.

<sup>(</sup>٢) العواصم من القواصم ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم بشرح الإمام النووي ١٢/ ٢٤٢.

وقوله على السّيف كائناً من كان<sup>(۱)</sup> وهنّاتٌ فمن أراد أن يفرِّق أمر هذه الأُمة وهي جميع فأضربوه بالسّيف كائناً من كان<sup>(۱)</sup> » وحجر بن عدي لم يقتصر على الإنكار بقوله، بل عمد إلى المساركة بقتال معاوية، وهو الخليفة الذي إنعقدت عليه البيعة، والذي ثبت في كتب التأريخ أن معاوية قد ندم على قتله مع أن العلماء قد ذكر وا الأعذار الشرعية والوجوه المبررة لقتله، وأنظر إن شئت تأريخ الطبري<sup>(۱)</sup> وسير أعلام النبلاء<sup>(١)</sup>، وأمّا ما عدا ما ذكرناه فلم يسبق سيفُ معاوية رضي الله عنه حلمه، وسعة صدره وقد بين ذلك بقوله: "لا أضعُ سيفي حيث يكفيني سوطي، ولا أصنعُ سوطي حيث يكفيني لساني، ولو كان بيني وبين الناس شعرةٌ ما أنقطعت كانوا إذا شدُّوها أرخيتُها، وإذا أرخوها شددتُها أن السياسية الإسلامية الحكيمة قد ملأت الحياة السياسية لسيدنا معاوية رضي الله عنه .

وأمّا نقلُ الحافظ قتلَ حجر فصحيحٌ، وقد مرَّ ذكرُ هذا القتل، فتفطَّن لَمَا ذكرناه سابقاً، وأمَّا قتله أُناساً صالحين فلا بدَّ أن يثبت فيه طريقٌ صحيحٌ، وأما مجردُ الأخبار التاريخية فلا يعوّل عليها؛ لعدم سلامة طُرقها من علل قادحةٍ فيها، وعلى تسليم صحة ثبوت القتل، فقد كان إجتهاداً كما سبق.

وأمَّا إستدلاله بالآية على قتل معاوية لحجر بن عدي فبعيدٌ خارجٌ عن تفسير أهل السنة والجهاعة، وهذا عينُ الإعتزال، إذ المعتزلةُ يقولون بتخليد صاحب الكبيرة، وأهل السنة لا يقولون هذا .

والتفسيرُ المُعتمد في قوله تعالى ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ

<sup>(</sup>١) جمع هنّة، والمراد بها ههنا: الفتن.

<sup>(</sup>٢).نفس المصدر ٢٢/ ٢٤١.

<sup>. 190 /7 (</sup>٣)

<sup>.</sup> ٤٦٥/٣(٤)

<sup>(</sup>٥) السلطان لإبن قتيبة ص٥٥.

جَهَنَمُ خَلِدًا فِيهَا وَعَضِبَ ٱللّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ (١) ما حقّقه الفقيه العلامة والمحدِّث الفهّامة الشيخ إبن حجر الهيتمي في كتاب الزَّواجر، قال رحمه الله تعالى (٢): وذهب أهل السنة إلى قبول توبة القاتل مُطلقاً (٣) لقوله تعالى ﴿ وَإِنِي لَغَفَّارُ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِاحًا ثُمَّ اَهْتَدَىٰ ﴾ (١)، وقوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ (٥) أه.

والآيةُ هذه نزلت في حق كافر قتلَ مؤمناً مُتعمِّداً، فإستحقَّ الخلودَ في النار، لكن إبن عباس رضي الله عنهما قال: إنَّ قاتل المؤمن عمداً لا توبة له أ، وأجابَ أهلُ السنة والجهاعة – أهل الحق – عن هذا قائلينَ: بأنه على تقدير صحته عن إبن عباس إنها أراد المبالغة والزجر والتنفير عن القتل، وليس في الآية دليلٌ للمعتزلة ونحوهِم ممّن يقول بتخليد مرتكب الكبيرة في النار، لأنها نزلت في قاتل كافر كها مرَّ، وعلى التنزُّل للما يأتي فهي فيمن قتلَ مُستحلاً للقتل المحرَّم بالإجماع المعلوم من الدين بالضرورة، وإستحلال ذلك كفرُّ. كذا قرَّره إبن حجر في الزواجر (٢٠).

وقال مُفتي العراق إستاذُ العلماء بالإتفاق مُجيزُنا وشيخُنا العلامة عبدُ الكريم الله تعالى في تفسيره مواهب الرحمن (٧): ثمَّ إن الجمع بين آية الفرقان وهذه الآية ممكنٌ، فلا نسخَ، ولا تعارضَ، وذلك أن يحملَ مُطلق آية النساء على مُقيَّد آية الفرقان، فيكون معناه: فجزاؤه كذا إلا من تاب، لا سيّما وقد إتَّحدَ المُوجبُ وهو

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٣ .

<sup>(</sup>۲) ج۲ ص۱٤٦.

<sup>(</sup>٣) أي متعمداً أو لا .

<sup>(</sup>٤) طه : ۸۲.

<sup>(</sup>٥) النساء : ٨٨.

<sup>(</sup>٦) ج٢ ص١٤٦.

<sup>(</sup>۷) ج٣ ص٣٣ .

القتلُ، والموجَبُ وهو التواعد بالعقاب. أه..

ثم ذكر العلامةُ الأستاذُ أحاديث صحيحة، كلُّها صريحة في قبول توبة القاتل عمداً، ثم قال نور اللهُ روحه (۱): ثم إنهم قد أجمعوا معنى في الرجل يشهدُ عليه بالقتل، ويُقرُّ بأنه قتل عمداً، ويأتي السلطانَ الأولياءُ، فيقام عليه الحدُّ ويُقتل قوداً، فهذا غير متَّبع في الآخرة، والوعيدُ غير نافذ عليه إجماعاً على مقتضى حديث عبادة، فقد أنكر عليهم ما تعلقوا به من عموم قوله تعالى ﴿ وَمَن يَقتُ لَ مُؤَمِنَا مُتَعَى حديث الله فقد أنكر عليهم ما تعلقوا به من عموم قوله تعالى ﴿ وَمَن يَقتُ لُ مُؤَمِنَا مُتَعَمِداً هُذَه الآية خصوصة كما بيّنا، أو تكون محمولةً على ما حُكي عن إبن عباس أنه قال: مُتعمداً معناه مُستحلاً لقتله، فهذا يوؤل إلى الكفر إجماعاً، أو أن المراد بالخلود المكثُ الطويلُ، فإن الدلائل مُتظاهرة على أن عصاة المسلمين لا يدوم عذا بهم، وكأنه لما في الآية الكريمة من التهديد العظيم قال ابن عباس رضي الله عنها: لا تقبل توبةُ قاتل المؤمن كونه مؤمناً، وذلك يوجب الكفر بلا شبهة، ويكون مأل هذا التوجيه، وقوله المسابق مستحلاً واحداً لإبتنائها على كفر ذلك القاتل والله اعلم . أهـ

٣. ونقل الكاتبُ أيضاً (٢) عن الحسن البصري رحمه الله تعالى قوله: أربعُ خصال كُنَّ في معاوية، لو لم تكن فيه إلا واحدةٌ لكانت ...

أقول: هذه الروايةُ نقلها الطبري<sup>(٣)</sup>، وفي سندها: أبو مخنف لوط بن يحيى، وهو ساقطٌ عند أئمة الجرح والتعديل كما ذكرنا آنفاً.

فلا مجالَ لهذا الكاتب أن ينالَ بأخباره الموضوعة من رُتبة سيدنا معاوية رضي الله عنه، ولو كان عنده ذرّةٌ من الحياء من رسول الله عليه الله عنه، ولو كان عنده ذرّةٌ من الحياء من رسول الله عليه الله عنه الله

<sup>(</sup>۱) ج٣ ص٣٣.

<sup>(</sup>۲) ص۲۳۷.

<sup>(</sup>٣) تأريخ الطبري ج٧ ص٥٦ - ١٥٧.

يعلمُ أن معاوية صهر رسول الله عَلَيْ وصاحبهُ وكاتبهُ، لكنَّ الهوى إذا غلبَ، والغِلَّ إذا تمكَّن من سُويداء القلب أَفلت شمسُ الحق، فلا ينظر عندئذ بنور الصواب، بل تغشاه ظلماتُ بعضُها فوقَ بعض نسأل الله السلامة والحفظ في القول والفعل.

٤. روى مسلمٌ في صحيحه عن إبن عباس رضي الله عنها أنه كان يلعب مع الصبيان، فجاء له النبيُّ عَلَيْهُ فهرب، وتوارى منه، فجاء له وضربه ضربةً بين كتفيه ثم قال: إذهب فأدع لي معاوية، قال فجئت وهو يأكل، ثم قال: إذهب فأدع لي معاوية قال: فجئت فقلت هو يأكل، فقال: لا أَشبعَ اللهُ بطنه. ونقل هذه الرواية الكاتبُ وأراد بها تنقيصاً في معاوية رضى الله عنه.

والجواب عنها: ما قاله الإمام الحافظ النووي في شرح صحيح مسلم (۱): وقد فهم مسلم من هذا الحديث أن معاوية لم يكن مستحقاً للدعاء عليه فلذا أدخله في هذا الباب – أي باب من سبه رسول الله على ولعنه وليس هو أهلاً – وجعله غيره من مناقب معاوية لأنه في الحقيقة دعاء له. أهـ

وقال الحافظ الذهبي: هذه منقبةٌ لمعاوية لقوله ﷺ « اللهم من لعنته أو سببته فأجعل ذلك له زكاة ورحمة »(٢).

وقال الفقيه المحدِّث العلامة إبن حجر في كتاب التطهير (٣): لا نقص على معاوية في هذا الحديث اصلاً: إمَّا الأول: فلأنه ليس فيه أن إبن عباس قال لمعاوية: رسول الله على يدعوك فتباطأ، وإنها يحتمل أن إبن عباس لمّا رآه يأكلُ إستحى أن يدعوه، فجاء وأخبر النبي على بأنه يأكل وكذا في المرة الثانية، وحينئذ فسببُ الدعاء بفرض أن يُراد به حقيقته أن طُوْل زمن الأكل يدلُّ على الإستكثار منه، وهو مذمومٌ على أن ذلك ليس فيه الدعاء عليه بنقص ديني، وإنها هو للدعاء عليه بكثرة الأكل لا غيرُ، وهي

<sup>. 170/17(1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ١٣٠/١٤.

<sup>(</sup>٣) ص۲۸.

إنها تستدعي المشقة والتعب في الدنيا دون الآخرة، وكل من لم يضرّه نقصٌ أُخرويٌّ لا ينافى الكهال.

وأمّا ثانياً: فبفرض أن إبن عباس أخبر معاوية بطلب النبي عَيَالَة يُحتمل أنه ظنّ في الأمر سعة، وأن هذا الأمر ليس فورياً على أن الأصح عند الأصوليّين والفقهاء أن الأمر لا يقتضي الفورية إلا أمره عَيَالَةً لأحد بشيء كأن دعاه الله إليه، فإنه تجب إجابته فوراً وإن كان في صلاة الفرض وكأنّ معاوية لم يستحضر هذا الإستثناء أو لا يقول به، وحينئذ فهو معذورٌ.

وامَّا ثالثاً: فيحتمل أن هذا الدعاء جرى على لسانه عَلَيْهُ من غير قصد كما قال لبعض أصحابه: تربتْ يمينُك، ولبعض أُمّهات المؤمنين: عَقْرى حلفى، ونحو ذلك من الألفاظ التي كانت تجري على ألسنتهم بطريق العادة من غير أن يقصدوا معانيها.

وأمّا رابعاً: فأشار مسلمٌ في صحيحه إلى أن معاوية لم يكن مُستحقاً لهذا الدعاء، وذلك لأنه أدخل هذا الحديث في باب مَنْ سبّه النبيُّ عَلَيْهِ، أو دعا عليه وليس هو اهلاً لذلك كان له زكاةً وأجراً ورحمة، وما أشار اليه ظاهرٌ لما قدمتُهُ أنه يحتمل أن معاوية لم يخبر بطلب النبي عَلَيْهُ له، أو انه أخبر، ولكنّه ظنّ أن في الأمر سعة، أو كان معتقداً أنه لا يجب الفور كما هو رأي جماعة من أئمة الأصول، وعند هذه الاحتمالات اللائقة بكمال معاوية وفقهه ومكانته، يتعيّن أن يكون هذه الدعاء عليه، وهو ليس بأهل، فيكون له زكاة وأجراً ورحمة كما قال عليه : « اللهم إني أغضب كما يغضب البشر فمن سببّته أو لعنته أو دعوت عليه وليس هو اهلاً لذلك فأجعل اللهم ذلك له زكاة وأجراً ورحمة » أه.

٥. زعمَ بعضُ الكذبة الجهلة ممّن عُرِفَ بالشقاق والعناد، والبهتان والفساد أنَّ رسول الله على قال : « إذا رأيتم معاوية على منبري فأقتلوه » وإن الذهبي صحَّح هذا الحديث .

والجواب: أن الذهبيَّ لم يصحِّح، بل ذكر في تأريخه أن هذا الخبرَ كذبٌ موضوعٌ لا أصلَ له .

7. روي بسند حسن أنه على قال: «شرُّ قبائل العرب بنو أمية وبنو حنيفة وثقيف» قال المعترض: معاويةُ من بني أمية، فهو من الأشرار، فلا أهلية فيه لإمارة ولا خلافة، والجوابُ: أن هذا الإستنتاج أعني قول المعترض: فهو ... الخ دليلٌ على جهل مُستنتجه، وأنه لا دراية له بمبادئ العلوم فضلاً عن غوامضها؛ لأنه يلزم على هذه النتيجة لو سلَّمناها أن عثمان وعمر بن عبد العزيز كليها لا أهلية فيها للخلافة، وأنها من الأشرار، وذلك خرقٌ لإجماع المسلمين، وإلحادٌ في الدين، وإنها المُراد من الحديث: أن أكثر بني أُمية موصوفٌ بالشرّية والأبغضية، فلا ينافي أن أقلهم ليسوا أشراراً، ولا مبغوضين، بل هم من خيار الأُمة وأكبر الأئمة، كيف وعثمانُ قد أجمعوا على صحة خلافته، وكذا عمر بن عبد العزيز، وكذا معاوية بعد نزول الحسن له، وقد صحّ فيه من الأحاديث السابقة ما أوجب كالأجماع خروجَهُ عن ذلك العموم، وأهل السنة والجهاعة يُفرِّقون بين معاوية وبين ولده يزيد الظالم، فلا يجوز شرعاً الإساءةُ إلى سيدنا معاوية بسبب ولده؛ لأنّنا مُتعبدون بالأدلة من غير عصبية ولا علة كذا أفاده المحدث إبن حجر الهيتمي في التطهير(۱).

٧. إدَّعى البعضُ أن معاوية رضي الله عنه لم يصح في فضله شيءٌ عن النبي عَلَيْهُ، ونقلَ ذلك عن إسحاق بن راهويه، وقصد من ذلك التنقيص من فضل صحبته، والجواب: أن من قال ذلك من أهل الحديث أراد أنه لم يصحَّ حديثٌ في مناقبه بخصوصه، وإلا فهو داخلٌ في مناقب الصحابة على العموم ومناقب قريش، قال العلامة المحدث عبد الفتاح أبو غدة مُعلِّقاً على المنار المنيف للعلامة إبن القيم (٢):

<sup>(</sup>۱) ص۳۰–۳۱.

<sup>(</sup>۲) ص۱۱۹ – ۱۱۹ .

وقد صنّف في مناقبه إبن أبي عاصم وغلام ثعلب وأبو بكر النقاش، لكن ليس فيها ما يصحُّ من طريق الإسناد قاله الحافظ إبن حجر في فتح الباري ٧/ ٨١. أهـ ولا يخفى أن معاوية داخل في عموم مناقب الصحابة و فضائلهم كها نصَّ عليه أئمة أهل السنة والجهاعة، وقد سبق أن ذكرنا معنى قول بعض المحدّثين أنه لم يصح ... إلخ فراجعه إن شئت.

٨. فَهِمَ البعضُ مما ذكر في بعض كتب التأريخ أن رسول الله على نظر إلى معاوية وعمرو بن العاص فقال: اللهم إركسها في الفتنة ركساً ودُعَّهُما الى النار دعاً، وهذا كذبٌ مُختلقٌ.

وتوضيحُ ذلك: ما قاله المحدِّث أبو غدَّة (١٠): ورواه أبو يعلى والبزّار في مسنديها، وجاء في مسند الإمام أحمد من حديث أبي برزة الأسلمي، ولم يُسمَّ أحدُّ رجلين، وفي سنده يزيد بن أبي زياد الكوفي قال الهيثمي في مجمع الزوائد ٨/ ١٢١: الأكثر على تضعيفه، وقال الذهبي في الميزان في ترجمته ٤/ ٤٢٤-٤٢٤: قال يحيى: ليس بالقوي، وقال أيضاً: لا يُحتجُّ به، وقال إبن المبارك: إرم به، وقال شعبة: كان رفَّاعاً، ثم ساق الذهبي له هذا الحديث وقال: غريبٌ مُنكر، وقال إبن حجر في تقريب التهذيب: ضعيفٌ كبُر فتغير، وصاريتلقَّن وكان شيعياً، وذكر السيوطي في اللآلئ المصنوعة في يلقّن بأخرة في تلقّن، ثم تعقّبه بقوله: قلتُ هذا لا يقتضي الوضع، ثم ساق السيوطي يلقّن بأخرة في تلقّن، ثم تعقّبه بقوله: قلتُ هذا لا يقتضي الوضع، ثم ساق السيوطي عن إبن قانع في معجمه من حديث شُقران "بينها نحن ليلة في سفر إذ سمع النبي علي ومعاوية بن رافع وعمرو بن رفاعة بن تابوت، ومعاوية بن رافع يقول هذا الشعر:

لا يـزالُ حـواري تـلـوح عظامهُ زَوى الحـرب عنه أن يموت فيُقبرا

<sup>(</sup>١) معلقاً على المنار المنيف ص ١١٨-١١٩ .

فأتيتُ النبي ﷺ فأخبرته فقال: «اللهم إركسها ركساً ودُعَّهُ إلى نار جهنَّم دعًا»، فهات عمرو بن رفاعة قبل أن يقدم النبي ﷺ من ذلك السفر.

قال السيوطي: وهذه الرواية أزالتُ الإشكال، وبيّنت أن الوَهمَ وقع في الحديث الأول - حديث أبي يعلى - في قوله إبن العاص، وإنها هو إبن رفاعة أحدُ المنافقين، وكذلك معاوية بن رافع أحدُ المنافقين. أهو على هذا فيكون الحديثُ على ضعفه قد وقع فيه غلطٌ من أحد الرواة في ذكر الصَّحابيين الجليلين بدلاً من المنافقين.

9. شاع في كتب بعض المؤرخين الذين يسوقون الأخبار التالفة الموضوعة أن معاوية أتفق مع زوجة الحسن بن علي رضي الله عنهما وهي جعدة بنت قيس أن تقوم بدس السَّم للحسن حتى يتزوجَها بعد وفاته . وفي جواب هذا الخبر التالف أن في إسناده يزيد بن عياض كذَّبهُ مالكُ وغيرهُ (١١) ، وقد ردَّ هذه الفرية جمعٌ من الحفاظ والفقهاء كالإمام إبن العربي في العواصم من القواصم ص٢٢، والحافظ الذهبي في تأريخه ص٤٠، والشيخ إبن تيمية في منهاج السنة ٤/ ٢٦٩، والحافظ إبن كثير في البداية والنهاية ٨/ ٤٣، وغيرهم نفعنا اللهُ تعالى بعلومهم .



<sup>(</sup>١) تقريب التهذيب ص٢٠٤.

# الموقف الحادي عشر في تولية الصحابي معاوية رضي الله عنه لإبنه يزيد

ليس هذا الموقفُ مُنعقداً لذكر حال يزيد، ولا لذكر الأحداث التي وقعت في مدة إمارته، بل هو لدفع اللوم والذم عن سيدنا معاوية رضي الله عنه في توليته يزيد من بعده، و إقتصرتُ في النقل عن الأمة الفقهاء والمحدّثين، وأعرضتُ عن أخبار المؤرِّخين لعدم سلامة أكثرها من علل قادحة، وإني أنصحُ كلَّ باحث في كتب التأريخ أن لا ينقل الغثَّ والسمينَ، وأن يتجرّد عن الهوى والعصبية المذمومة، ويرجع الى قواعد المحدثين في قبول الأخبار، ويتَّصل بالعلماء في معرفة بعض الحقائق، فإن فعل ذلك فقد سَلمَ من المهالك، وإلا فقد أوقع نفسه في حفرة ضيقة يَلقى فيها ما لا يُحمد عُقباهُ، إذا تمهّد هذا فأقول: إن سيدنا معاوية كان يجب يزيد أكثر أولاده، وكان يزيد مُتظاهراً بالصلاح وحسن الحال عند أبيه ممّا أدّى هذا الى إعتماد أبيه عليه وإختياره وأختم وقد إنبرم، وممّا يدلُ على أن محبة معاوية ليزيد قد حجبته عن معرفة حقيقة ولده المارواه الطبراني عن معاوية انه قبال: "ولولا هواي في يزيد، أبصرتُ قصدي". ما رواه الطبراني عن معاوية انه قباله لا يُبصرُ سوء ما يترتّب على إمارته بعده.

قال العلامة المحدث الامام إبن حجر الهيتمي في التطهير (۱): إن مزيد محبته ليزيد أعمت عليه طريق الهدى، وأوقعت الناس بعده مع ذلك الفاسق المارق في الرَّدى، لكنه قضاءٌ إنحتم وقد إنبرم، فسلبَ عقلهُ الشامل، وعلمه الكامل، ودهاءه الذي كان يُضرب به المثل، وزين له عن يزيد حسن العمل، وعدم الانحراف والخلل، كلُّ ذلك

<sup>(</sup>۱) ص ۲۵.

لما أشار إليه الصادق المصدوق عليه من أنه إذا أراد الله إنفاذ أمره سلب ذوي العقول عقولهم حتى ينفذ ما أراده تعالى .

أقول: تحقّ عندك - أيها الممتلئ حباً لصحابة رسول الله - أن سيدنا معاوية رضي الله عنه معذورٌ؛ لأنه لم ير نقصاً ظاهراً في يزيد، فكان يحسبه على خير كثير، فقدّمه على من هو أفضل منه بمراتب، قال الامام المحقّق إبن حجر الهيتمي في نفس المصدر: معاوية معذورٌ فيها وقع منه ليزيد؛ لأنه لم يثبت عنده نقصٌ فيه، بل كان يزيد يدسُّ على أبيه من يحسّن له حاله حتى إعتقد أنه أولى من أبناء بقية أولاد الصحابة كلهم، فقدّمه عليهم مُصرِّحاً بتلك الأولوية التي خيّلها عمن سلّط عليه ليحسنها له، وإختياره للناس على ذلك أنها هو لظن أنهم كرهوا توليته لغير فسقه من حسد أو يحوه، ولو ثبت عنده أدنى ذرة ممّا يقتضي فسقه، بل إثمه لم يقع فيه ما وقع، وكل ذلك دلّت عليه هذه الكلمة الجامعة المانعة وهي قوله: "ولولا هواي في يزيد أبصرتُ عنه قصدي " فإتّق الله أيها المسلم في صهر رسول الله على وكاتبه معاوية رضي الله عنه، وأترك ما جرى بينه وبين الإمام علي، وفوّض الأمر إلى الله فإنك لا تسأل عما عملت من خير أوشر.

قال شيخ الإسلام الحافظ إبن حجر العسقلاني في فتح الباري(١): وقد أخرج إبن عساكر في ترجمته معاوية من طريق إبن منده ثم من طريق أبي القاسم إبن أخي أبي زرعه، قال: جاء رجلٌ إلى عمي – أي أبي زرعة الرازي(٢) – فقال له: إني أبغض معاوية، قال له: لمّ، قال: لأنه قاتل علياً، فقال له أبو زرعة: ربٌّ معاوية رحيمٌ، وخصمُ معاوية خصمٌ كريمٌ، فها دخولُك بينهها؟. أه.

وقال الحافظ إبن عبد البرفي الإستيعاب(٣): روى أسد بن موسى قال: نا

<sup>(</sup>۱) ج۱۳ ص۷۶.

<sup>(</sup>٢) ما بين االشارحتين زيادة منى لغرض التوضيح.

<sup>(</sup>٣) ج٣ ص٤٠٣ .

عقيق البيان

هلال قال: نا قتادة، قال: قلت للحسن، يا أبا سعيد إن ههنا ناساً يشهدون على معاوية أنه من النار، قال: لعنهم الله وما يَدريهم من في النار. اهـ ثم قال في الإستيعاب: قال أسد وأخبرنا محمد بن مسلم الطائي عن إبراهيم بن ميسرة قال: بلغني أن عمر بن عبد العزيز ما جلد سوطاً في خلافته إلا رجلاً شتم معاوية عنده فجلده ثلاثة أسواط. أهـ.



## الموقف الثاني عشر في وفاة الصحابي معاوية رضي الله عنه

لقد قضى هذا الصحابيُّ الجليلُ حياةً مليئةً بالفتوحات الإسلامية، وخدمات لا تُنسى أبداً، ومع هذا كان فقيهاً مُجتهداً ومفتياً مُعتمداً صبوراً حلياً، روى عن النّبي عَيِّ مائة وستين حديثاً إتفق البخاري ومسلم منها على أربعة وإنفرد البخاري بأربعة ومسلم بخمسة كما قاله الفقيه ابن حجر في التطهير (۱).

ولمّا حضرتُهُ الوفاةُ أوصى أن يكفَّن في قميص كان رسول الله عَلَيْهُ كساه إياه، وأن يُجعل مما يلي جسده، وكانت عنده قُلامة أظفار رسول الله عَلَيْهُ، فأوصى أن تسحق وتجعل في عينيه وفمه، وقال: إفعلوا ذلك بي وخلّوا بيني وبين أرحم الراحمين.

قال الفقيه إبن حجر في التطهير (٢): وهذا شأنُ الكُمَّل رضي الله عنهم، فهنيئًا أن يُسِّر له مماستُ جسده لِمَا مسَّه جسد رسول الله ﷺ، وإختلاط باطن فمه وعينيه بها إنفضل من بدن النبي ﷺ أه..

وروى الحافظ إبن عبد البر في الإستيعاب<sup>(٣)</sup> خبراً بمعنى الخبر المتقدِّم، قال الحافظ إبن حجر في الإصابة<sup>(٤)</sup>: مات معاوية في رجب سنة ستين على الصحيح أه.

قلت : مات وهو إبن إثنتين و ثمانين سنة، وقيل : ثمان وسبعين سنة، وقيل: ست

<sup>(</sup>۱) ص۲۷–۲۸ .

<sup>(</sup>۲) ص ۲۸.

<sup>(</sup>٣) ج٣ ص٩٩ – ٤٠٠ .

<sup>(</sup>٤) ج٣ ص٤٣٤ .

وثهانين سنة كذا قاله الفقيه إبن حجر في التطهير (١).

فرضي اللهُ عنك يا معاويةُ - صاحبَ رسول الله وكاتبَهُ وصِهرَهُ - يومَ أسلمتَ، ويومَ كنتَ أميراً وخليفةً، ويومَ مُتَّ راضياً مرضياً.

هـذا آخرُ مـا أردتُ كتابته في هذه الرسالة المباركة، وكان الفراغُ منها سنةَ ألف وأربعهائة وتسع عشرة من هجرة سيد الخلائق أجمعين صلى الله عليه وآله وصحبه مادامت السموات والأرضين.

وأنا الفقير إلى الله الغنيّ قاسم بن نعيم الحنفيّ غفرَ الله فنوبَه، وستر في الدارين عيوبَه الإمام في مسجد السليانية الكائن ببغداد المحميّة.

وصلّى اللهُ على سيدنا محمد كلّم ذكرك وذكره الذاكرون وغفل عن ذكرك وذكره الغافلون وآخر دعوانا أن

الحمدُ لله ربِّ العالمين.



<sup>(</sup>۱) ص۲۸ .

#### المصادر

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. تفسير القرطبي.
- ٣. تفسير مواهب الرحمن للمفتى العلامة عبد الكريم المدرس.
  - ٤. صحيح البخاري.
    - ٥. صحيح مسلم.
  - ٦. فتح الباري شرح البخاري لابن حجر العسقلاني.
    - ٧. شرح صحيح مسلم للنووي.
      - ٨. سنن الترمذي.
      - ٩. مسند الامام احمد.
      - ١٠. اعلاء السنن للتهانوي.
    - ١١. الزواجر لابن حجر الهيتمي.
    - ١٢. تطهير الجنان واللسان لابن حجر الهيتمي.
      - ١٣. تقريب التهذيب لابن حجر العسقلاني.
        - ١٤. ميزان الاعتدال للذهبي.
        - تدریب الراوي للسیوطی.
        - ١٦. الكفاية للخطيب البغدادي.
        - ١٧. فتح القدير للكمال ابن الهمام.
        - ١٨. المنهل اللطيف للعلوي المالكي.
        - 19. الأساليب البديعة ليوسف النبهاني.

- ٢٠. الاصابة لابن حجر العسقلاني.
  - ٢١. الاستيعاب لابن عبد البر.
- ٢٢. الاجوبة العراقية للمفسر الالوسي.
  - ٢٣. الواسطية لابن تيمية.
- ٢٤. دفع شبه التشبيه بأكف التنزيه لابن الجوزي بتحقيق حسن السقاف.
  - ٢٥. تاريخ الطبري.
    - ٢٦. اسد الغابة.



#### فهرس المحتويات

| 0                                 | المقدِّمة                         |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
|                                   | • –الموقف الأول–                  |
| V                                 | في قاعدة تأريخيّة مهمّة           |
|                                   | • -الموقف الثاني-                 |
| 11                                | في بيان الصُّحبة وعدالة الصَّحابة |
|                                   | • -الموقف الثالث-                 |
| هم                                | في حكم سبِّ الصحابة رضي الله عن   |
|                                   | • –الموقفُ الرَّابع–              |
| عنه وكتابته للوحي٢١               | في إسلام الصحابي معاوية رضي الله  |
|                                   | • -الموقف الخامس-                 |
| رضي الله عنه                      | في فضائل الصحابي معاوية ومناقبه   |
|                                   | • -الموقف السادس-                 |
| رب صفین۷۳                         | الصحابي معاوية رضي الله عنه في ح  |
|                                   | • الموقف السابع-                  |
| ي الله عنهما                      | في خلافة معاوية وتنازل الحسن رض   |
|                                   | • الموقف الثامن-                  |
| نا علي وآل البيت رضي الله عنهم ٤٧ | في تبرئة سيدنا معاوية من سبِّ سيد |
|                                   | • -الموقف التاسع-                 |
| ٥٣                                | في توضيح معنى البُغاة             |

|    | تحقيق البيان ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|----|---------------------------------------------------|
|    | • الموقف العاشر –                                 |
| 00 | في ردود على شبهـــات                              |
|    | • الموقف الحادي عشر –                             |
| ٦٧ | في تولية الصحابي معاوية رضي الله عنه لإبنه يزيد   |
|    | • الموقف الثاني عشر –                             |
| ۷١ | في وفاة الصحابي معاوية رضي الله عنه               |
| ۷۲ | المصادر                                           |

